BULLETIN

DE LA

SOCIETE D’ART ET D'HISTOIRE

DU

DIOCESE DE LIEGE

TOME XXXVII

MONUMENTA GERMANIAE ><<
HISTORICA

i % ?\)
Bibliothek )

5o

|
CAD
LIEGE o~

1951



LES RITUELS LIEGEOIS

INTRODUCTION.

Parmi les livres liturgiques les plus intéressants qui méri-
tent de retenir 'attention des liturgistes et des historiens,
il faut signaler les anciens rituels; ce sont eux qu'imprégne
le plus la liturgie locale et qui reflétent le mieux les coutumes
religieuses de nos ancétres. Clest ce qui nous a décide a étu-
dier les rituels liégeois, aprés avoeir publié le fruit de nos
recherches sur le Pastorale de Malines (1) et sur le Manuale
pastoruwm de Tournai (2). L’étendue de l'ancien diocese de
Liége, qui constitue I'aire de diffusion de cesrituels — étendue
si grande, méme aprés la formation des nouveaux diocéses
en 1559 — suffit & souligner l'intérét spécial de notre étude
pour les historiens.

Nous sommes imparfaitement documentés sur les manus-
crits liturgiques des églises de Lidge, et nous n’avons pu
relever que deux rituels manuscrits, & savoir I'Ordo scruting
d’an vieux pontifical liégeois, que nous a conservé Dom
Marténe (3), et le Rifuel baptismal du curé Jacobeus, con-
servé 4 la bibliothéque royale de Bruxelles (4). Les livres
liturgiques furent rapidement imprimés pour le diocése de
Ligge, et nous connaissons un Greviarium Leodiense imprimé
en 1488 (5} et un Missale secundum Ovdinariwm Leodiense

{1) G. MaLuERBE, Le¢ pastorale de Malines, son histoive ef ses sources, dans Coliectancea
Mechliniensia, 1930-1940.

{2) G. MALHERBE, Le manuale pastorum de Tournai, dans Collationes divecesis Torna-
censis, février 1939,

{3) Mawrtis, De Antiquis Feelesiae rilibus, L. 1, cap. I, art. 12, ordo 6., Anvers 1763,
vol. T, p. 43.

{4) Bibliothéque royale, manuscrit 5822.23,

(5) Bibliothéyne des Bollandistes.



— 28 e

publié en 1485 (1) ; mais nous ne connaissons pas de rituels
iprimés antérieurs au Sacramentale publié en 1321 (2) et
que suivront le Leber Sanctae Ecclesiae Leodiensis de 1553 (3),
puis le Parochiale Leodiense paru en 1592 (4), réédité en
1641 {5), en 1701 (6) et enfin en 1782, sous le titre de Rituale
Lcclesiae Leodiensis (7).

C'est un souci d'unification liturgique qui poussa Georges
d’Autriche & publier en 1533 son Liber Sanciae Ecclesiae
Leodiensis. Mais la simplicité primitive fit place, & la fin
du XVI¢ sigcle, au manuel complexe et complet, semblable
a beaucoup de rituels des siécles suivants, connu sous le nom
de Parochiale leodiense, et qui est un des plus beaux rituels
de notre pays.

Monseigneur G. Simenon a déja fait connaitre la plupart
de ces rituels dans une série d’articles de la Rewvue ecclésias-
ligie de Liédge, consacrés a l'administration des sacrements
d'apres Vancien droit ecclésiastique liégeois. Quant 4 nous,
nous ferons connaitre les seuls rituels liégeois dans leur
intégralité, et nous sommes heureux de pouvoir utiliser
certains d'entre eux gqui étaient restés ignorés des historiens
et des liturgistes.

PREMIERE PARTIE : LES RITUELS MANUSCRITS.

Deux manuscrits retiendront notre attention : 1'Ordo scru-
foer d™an ancien pontifical liégeols, et 'Ordo baptismi du
curé de Louvain Jacobeus.

Crarrrre L. L'Ordo serutindi de Lidge.

Dom Marténe a publié un Ordo scrutinii in ecclesia leodienst

(1} Bibliethégue de Funiversité de Louvain.

(2} Bibliothéque royale (Bruxelles), 11, 78977,

{3) Université et Séminaire de Litge.

{4) Séminaires de Lidge et de Namur.

{5) Séminaire de Malines.

6) Bibliothéque royale (Bruxelles) et Séminaire de Namur.

(7) Biblicthéyue royale (Bruxelles) et Bibliothéque communale de Tournai.

—— 29 ——

hactenus celebrati qu’il avait frouvé dans un vieux ponti-
fical liégeois, dont il ne détermine pas l'age. Cet Ordo
est intéressant parce qu'it nous donne les exorcismes, la
tradition de I'évangile, duo symbele et du pater, tels que le
clergé lidgeols, prétres, diacres, exorcistes, les faisaient
dans I'église baptismale qui était proche de la cathédrale.

Les scrutins étaient des assemblées préparatoires au
baptéme. L'une des plus importantes et des plus intéressantes
était celle du mercredi de la 48 semaine du caréme : les exor-
cismes se localisaient entre le kyrie et la collecte ; la tra-
dition de l'évangile, du symbole et du pater se faisait
entre l'épitre et l'évangile.

1, Lentrée des chanoimes et des catéchumenes,

Les chanoines, aprés avoir chanté none 4 la cathédrale,
s'en allaient a Notre-Dame-aux-Fonts pour y chanter la
messe de la quatriéme semaine du caréme. Ils y chantaient
Vintroit Cum samctificatus fuero et le kyrie.

Deux prétres et deux exorcistes, avec le diacre qui doit
chanter 1l'évangile, s'en vont alors 4 Ia porte de 1'église
pour y recevoir les catéchumenes. Les garcons sont localisés
a droite, et les filles & gauche. Devant le groupe des gargons
se tient un exorciste et derriére lui un prétre; devant le
groupe des filles se tient un second exorciste ayant aussi un
prétre derriere lul ; au milieu d’eux se tient le diacre en dal-
matique.

I1. Le rite des exorcismes prononcés par les exovcistes.

Chacun des exorcisines est précédé de la formule suivante
que prononce le diacre : Ommnes elecis, flectentes genua, levate
et complete oralionem vestram tn unum et dicite © Amen. Puis,
il ajoute: Signate vos el accedite ad benedictionem.

L’exorciste, qui est devant les gar¢ons, et celui qui est
devant les filles, prononcent chacun les trois bénédictions
ou orationes suivantes:



— 30 f—
12 Oraize,

Deus Abraham, Deus Isaac, Deus Jacob, Deus qui Moisi...
Lirgo, maledicle diabole, recognosce sententiam tuam e hoc
stgnum guod nos frontibus eormm damats, ti maledicte diabole
nunguam audeas violare.

2¢ Oratio.

Deus vmmortale praesidivan omnium postulaniium, liberatio
supplicum... Ergo, maledicte diabole. .,

3e Oratio.

Exorcize le, tmmaunde sporitus, in nomane Patris, ef Felii. ..
Irgo maledicte diabole..,

I, Le wite de Uexorcisme sacerdotal.

Le rite des exorcismes faits par chacun des exorcistes
s'achéve par U'exorcisme que prononcent chacun des deux
prétres placés devant des groupes de cathéchuménes et
derriére les exorcistes :

Aeternam ac pitssimam pietatem tuam, deprecor, Domane
sancte. .,

LV. La collecte ot Uépiive.

Les exorcismes étant finis, la messe continue par ses
collectes, ses épitres, ses graduels :

COLLECTE : Deus qui et justis proemia merilorum. .

EPITRE : Lectio Ezechielis prophetae : Haec dicet Dominus :
Sancti ficabo..

GRADUEL : Venite Filis...

COLLECTE . Praesta, quaesumus, ommipotens Deus ut GUos
jejunia. ..

LEprere : Lectio Isaiae prophetae ;. Haec dicit Dominus
Lavabimini. ..

GRADUEL : Beata gens...

V. L'enivée solennelle ou le vile de la Traditio.

L'entrée solennelle du cortége de ceux qui vont présider
au rite de la tradition de U'évangile, du symbole et du pater
souligne I'importance de la cérémonie ; la présence du clergé
de Sainte-Croix, de Saint-Pierre, de Saint-Paul, de Saint-
Barthélemy, de Saint-Jean, de Saint-Martin et de Saint-
Denis, représenté chacun par son presbyler et son diacre,
'atteste bien. Deux par deux, et en chantant Sitientes venite
ad aquas et le psaume Attendite, popule meus, huit prétres,
sept diacres, sept sous-diacres, sept acolytes, avec leurs
clerges allumés, et sept autres avec leurs encensoirs fumants
vont se placer devant l'autel et déposer les évangéliaires
aux quatre coins de celui-ci

V1. La Tvaditio Evangelii.

Ce sont les prétres et les diacres des grandes églises liégeoi-
ses, qui font cette 7vaditio : les diacres donnent lecture des
mitia évangéliques, les prétres en font la glose au moyen
d'une lectio. Avant chacune des lectures diaconales ot pres-
bytérales, le diacre qui doit chanter l'évangile du jour,
adresse aux catéchumeénes 'admonition suivante : State cum
disciplina et silentio, ot audientes atfente. La lectio presbyté-
rale est tirée de I'Expositio Evangeliorum d'un vieux missel
gallican. '

Prima lectio. — Le preshyler de Sainte-Croix donne lecture
de Vouverture de Uexpositio . Aperturi vobis, filii, evangelia. .,

L' Inttium de Saint-Mathien., — Le diacre de Saint-Pierre
donne lecture de I'Initiwin Mathaei : Initism Sancti Evangelii
secundwim Mathaeum . Liber generationis...

Secunda lectio. — Le preshyter de Saint-Pierre continue la
lecture de Vexpositio : Ne diutius vos teneamus, flii carissimi. ..

L'Imitiwm de Saint-Mare. — Le diacre de Saint-Paul

donne lecture de ¥Initium Marci : Imitiwm Evangelii Jesu
Christs. .,



Tertia leclio, — Le presbyfer de Saint-Paul continue la
lecture de Yexpositio : Marcus evangelista. ..

L' Ingtiyin de Saini-Luc, - Le dizcre de Saint-Barthélemy
donne lecture de U'lnativmn Lucae @ Fuit in diebus Herodis
regis. ..

Quarta lectio. ~— Le presbyter de Saint-Barthélemy con-
tinue la lecture de expositio . Lucas cvangelista...

L' Initeum de Saint-Jean. — Le diacre de Saint-Jean donne
la lecture de l'Inetiwm Joannis . In principio...

Quinia lectio. — Le presbyler de Saint-Jean continue la
lecture de lexpositio : Joannes evangelista...

Sexta lectio. — Le presbyler de Saint-Martin achéve alors
la lecture : Dilectissimi nobis, accepturi sacramentum baptis-
Inatis. ..

VIL. La tradition du symbole e du pater.

Clest le clergé de Notre-Dame-aux-Fonts qui préside a
la tradition du symbole et du pater.

La tradition du symbole. — Les exorcistes commencent :
Credo in unum Dewm, que le cheeur des catéchumeénes con-
tinue et achéve,

Septima lectio, ~ Un presbyter de Sainte-Croix fait alors
la lectio sur le symbole : Hac swmma, dilectissimi...

La tradition du pater. — La tradition du pater se fait
comme celle du symbole, mais elle est encadrée d'une double
lectio,

Octava lectio. — Le presbyler de Sainte-Marie fait la lectio
préparatoire | Dominus noster et Salvalor inter caetera ita docust
ut sic oremus . DPaler noster...

Nona lectio. — Audistis, cartssimi, orationis dominicae sanc-
ta myvsleria. ..

VIII. Le wenvoi des caiéchumeénes.

e diacre renvolie alors les catéchumeénes et chante 1’évan-

gile du jour, suivi par la messe des fidéles. Marténe fait ici
remarquer que jadis le baptéme était renvoyé au samedi-
saint, mais ajoute : Hodie post scrutinium baplizaniur., Nous
retrouvens ces rites dans les Ordines bapiismi lidgeois que
nous allons étudier, mais dépouillés de la pompe dont anti-
guit¢é les avait entourds.

CuariTre II. L'ordo baptismi du curé Jacobeus.

Cet Ordo nous est conservé dans les manuscrits 5822-23
de la Dbibliothéque royale de Bruxelles; il est la réunion
artificielle de deux manuscrits d’époques différentes, qui
furent reliés ensemble aprés 1830 et dont le voisinage n’at-
teste ni une commune origine ni une commune destination.
Le premier manuscrit est intitulé . Ritus ef fornuda adminis-
trandi sacramentuwm baptismi ; 1l est du XVIe sidcle. Kerit
sur papier en écriture cursive, il appartenait en 1649 2
Jacobeus, curé de Sainfe-Gertrude 4 Louvain, Ce manuscrit
nous paraft liégeois d’origine ou de destination. La preuve
s'en frouve dans le fait que le texte et les rubriques de ce
livre sont absolument les mémes que ceux du Lider ecclesiae
leodiensis de 1553 {1). Comment est-il venu en la possession
du curé de Sainte-Gertrude? La tradition littéraire ne le
dit pas. Mais comme Louvain, jusqu'en 1559, date de
réorganisation ecclésiastique des Pays-Bas, fit partie du
diocése de Liége, on s’explique facilement qu'un rituel
liégeois soit resté dans la librairie de 'une ou Yautre déglise
louvaniste ou de I'un ou l'autre curé, de qui Jacobeus l'aura
hérité.

L'Ordo baptismal de Jacobeus étant le méme que celul
du Liber liégeois de 1553 quant & son texte liturgique et 4
son texte rubrical, nous en ferons I'élude avec celle du Lider
et nous nous contenterons de donner un aper¢u général de
soen contenu.

{1} Cfr en appendice, une étude du 2¢ manuscrit.



Rites catéchuménaux :© La triple insufflation. — La consi-
gnation analytique et synthétique. — L’imposition du sel. —
Les exorcismes. — La tradition de 1'évangile. — L'insali-
valion.

Iite dlentrée : L'entrée dans Déglise avec son formulaire.

Rites baptismaux : La tradition du symbole et du pater, -
La tiple renonciation, -— La double onction d’huile des
catéchumenes, — La {riple profession de foi. — Le baptéme,
- La chrismation. ~ L’imposition de la robe baptismale.
-- La porrection du cierge baptismal.

Une seule chose différencie le rituel de Jacobeus et le
Liber de 1553 : I'Ordo baptismal de Jacobeus est unitaire,
c’est-a-dire gqu'un seul et méme formulaire le constitue, ofl
sont juxtaposés les exorcismes destinés aux gar¢ons et ceux
destinés aux filles, et entre lesquels le baptisant doit choisir
lui-méme pour n’utiliser que ceux qui conviennent a 'enfant
a baptiser. Le Liber de 1553, au contraire, a un double for-
mulaire : le premier pour les garcons ne renferme que les
exorcismes qui leur sont destinés, le second pour les filles
avec les exorcismes qui leur sont propres. Mais ce dernier
systéme destiné & favoriser I'activité baptismale des curés
peu instruits, ne modifie en rien Uidentité des deux Iivres
liturgiques.

Cuaritre I1L Les ritwels manuserits d’aprés les vituels
LNPrimes.

Les premiers rituels imprimés nous fournissent les élé-
meunts de reconstitution des types anciens de rituels manus-
crits

I. Le Liber de 71553,

Ie vicaire général Huet affirme que jusqu’en 1553 on
n'utilisait dans le diocése de Liége que des rituels manus-
crits @ Lebri manuscripti quorwm haclenus apud 10s usus juit.
Lt il ajoute que pour composer son Lzber, il a collectionné

..._35.___

les plus vieux manuscrits : collatione velusiiorum exemplarium
reparatus, et qu'il s'est efforcé de rendre 4 son manuel sa
pureté native : ad nativam puritalem quant proxime accedens.
Le Liber de 1553 reproduit donc les plus anciens et les meil-
leurs manuscrits, et comine, au dire de Jean Huet, les ma-
nuscrits liégeois n'avaient que les rites de deux sacrements :
Dicti ibri tantum duorwm sacrameniorunt, primi nimirum et
extremi, ritus ef formadlas complectentes, et 1l nous semble
permis d’affirmer que les rites baptismaux et les rites de
Pextréme-onction du Liber de 1553 nous conservent des vieux
types de manuscrits lidgeois.

II. Le Sacramentale lidgeois de 1327,

Le Sacramentale libgeois de 1521, nous parajt, lui aussi,
conserver dans son Ordo baptismal et dans son Ordo wngends
infirmum un ancien type de manuscrit utilisé au pays de
Lidge et que nous étudierons en détail un peu plus loin.
L’Orde baptismal est du reste le méme que celul du Liber de
1553 et les saints de ses litanies sont liégeois.

DEUXIEME PARTIE : LES RITUELS IMPRIMES.

Les rituels liégeois manuscrits parvenus jusqu’a nous ne
manquent pas d'intérét. Mais ce sont les imprimés qui
retiendront surtout noire attention.

CHAPITRE 1. Le Sacramentale lidgeols de 7527,

Le Sacramentale de la bibliothéque royale de Bruxeiles
et catalogué sous la cote II, 78977, est le premier rituel qu'on
ait imprimé pour une église du pays de Liége. Avant d’en
aborder 1'étude, nous voudrions le situer parmi les rituels
qui furent imprimés dans la premiére moitié du XVIe¢ sigcle.

1. Les premiers rituels imprimés,

Si les missels et les bréviaires furent les premiers, parmi
les livres liturgiques, qui profitérent des avantages de I'im-



primerie récemment découverte, les rituels, eux aussi, ne
tardérent pas & profiter des progrés nouveaux et dés la fin
du XVe siécle, nous en trouvons des imprimés.

Des 1497, Paris posséde son Manuale ad usum parisiensem,
qui en 1542 deviendra Manuale sacerdotale ad wusum pari-
siensem.

En 1500, Genéve a son Manuale ad uswmn gebennensem, et
Lausanne son Manuale ad wswm lausannensem.

En 1503, Cambrai a son Manwulae insignis ecclesiae came-
racencis, qui en 1562 deviendra Manwale sew offictarum
curatorum insignrs  ecclesiae  cameracencis,

En 1503 aussi, Awiun posstde son Officiarum curatorum
insignis eclesiae eduensis,

En 1500, Cologne a son Agenda ecclesiastica, qui en 1562
deviendra Agenda ecclesiastica sew pastorale continens formam
catholicam administrandi sacramenta.

En 1512, parait a Venise le Liber sacerdotalts ad wsum
sanclae romanae et aposiolicae ecclestae, qui deviendra le
Sacerdolale romanum,

En 1525, Clermont et Saint-Flowr ont leur Manuale seu
instructiariwm confinens sacramenia et modum ea adminis-
trandi perutile cuvatis et presbyteris.

Enfin en 1542, parut & Rouen le Manuale ad uswm perce-
lebris ecclesiae salisburgensis.

Le Sacramentale liégeois, qui fut imprimé & Anvers en 1521
& l'usage d'une église de la principauté de Litége, apparait
done en bon rang dans la liste des premiers rituels imprimés,

I1. Histoire du Sacramentale lidgeois de 1527.

La bibliothéque royale de Bruxelles posséde deux livres
liturgiques liégeois du plus haut intérét publiés par le célebre
imprimeur anversois Michel Hellen van Hoogstraten, le
premier coté II 83988, Ordinarius insignis ecclesiae leodiensis
ad wnguem castigatus anno 7527 ; le second coté II 78977
catalogué Sacramentale in 4° en caractéres gothiques, aux
armes de Charles-Quint et qui est de 1521 environ. Le pre-

mier n’est pas un rituel mais un Directorium ostendens quo-
modo legatur et cantatur per totwm anme civeulum. Le second
est un rituel commme le montre son contenu ad baplizan-
dum ; ad visitandwm infirmam | commendalto antmmae | bene-
dictio campanae. Le volume n'ayant pas d'intitulé, celui de
Sacramentale lui a été donné par souci de classification,

Le Sacramentale de 1521 est un livre liégeois en ce sens
qu'il est destiné & 'une ou 'autre église du diocese de Liége.
Les saints dont nous lisons les noms dans les litanies de la
Commendatio animae le prouvent & suffisance : saint Albert,
saint Lambert, saint Servais, saint Remacle, saint Trond,
saint Séverin, sainte Walburge, sainte Aldegonde, sainte
Monegonde, sainte Ode, sainte Odile et sainte Gertrude. Tous
ces saints sont inscrits au calendrier de Ligge, a l'exception
de saint Albert, qui est pourtant un saint liégeois.

A quelle région ou bien & quelle église le Sacramentale
était-il destiné ? Les documents ne le disent pas. Mais le
fait que son erdo baplismale est unitaire, et son dédoublé
en un formulaire pour gar¢ens et un formulaire pour filles,
nous incite & penser qu’il était fait pour un clergé instruit,
et partant pour une église urbaine.

Le Sacramentiale de 1521, n'est pas un livre officiel; il
n'a été ni publié, ni autorisé, ni approuvé par l'autorité
diocésaine, et le vicaire général Huet semble en ignorer
I'existence, ou du moins il n'en parle pas. Sa publication
parait due & Dinitiative privée, peut-étre a celle de I'impri-
meur, peut-étre 4 celle d'un curé qui devant renouveler son
rituel, aura préféré s'adresser & un libraire plutét qu'a un
copiste, ce 4 quol lincitaient les missels et les bréviaires
imprimés, qui depuis quarante ans se multipliaient un peu
partout,

Ce fait n’était du reste pas unique. In 1572, le dominicain
Albert Castellani publiait son rituel Liber sacerdotalis ad usum
sanctae romande et aposiolicae ecclestae ; il avait offert au
pape Léon X qui l'approuva. Et au XVII® siecle, nous
verrons les franciscains Bernard Sannig et Martin Cochem



— 38._

et Taugustin Gelase de Cilin publier des rituels qui connurent
la plus grande vogue en pays germaniques

U1 L'ordo baptismal du Sacramentale de 1527,

Cet ordo est intitulé ad baptizandum. 11 contient les mémes
formules liturgiques, ou peu s'en {aut, que le rituel de Jaco-
beus et que le Liber liégeois de 1553, mais il n'en a pas les
formules rubricales. I1 reproduit aussi le texte du Manuale
curatorim de Roskild de 1513. Les rites catéchuménaux,
c'est-d-dire les insufflations, les consignations, l'imposition
du sel et Uinsalivation s’accomplissent sous le porche. Chose
intéressante, ii n'y a pas de tradition de I'évangile. Les rites
baptismaux, c'est-a-dire la tradition du symbole et du pater,
la triple renonciation, I'onction d’huile des catéchumeénes,
la profession de foi, le baptéine, la chrismation, les rites de
la robe blanche et du cierge allumé se font au baptistére.
Les rites catéchuménaux sont séparés des rites baptismaux
par le rite d’entrée avec sa formule: Imtra ecclesiam Dei.

IV. L’ordo wvisitandi infirmum.

L'ordo wngendi infirmum est un de ceux ot le génie in-
ventif des liturgistes médiévaux sest le plus exercé en
brodant sur le théme primitif qui ne parle que de priéres et
d’onctions, sans fixation de formule. 1'ordo du Sacramentale
de 1521 copie le Manuale Curatorum de Roskild de 1513,
mails s’inspire aussi d’'un trés vieux manuscrit de abbaye
bénédictine de Fleury-sur-Loire, ainsi que d’autres manus-
crits que nous signalerons aw cours de cet expose.

L'entrée du prétre dans la maison du malade s’accon-
pagne du souhait de paix et de l'aspersion. Le Pax huic
domaut ef habitantibus i ea est suivi de Uoraison : Exaudi
nos, Domine sancte Paler..., qui est celle de I'aspersion do-
minicale d’eau bénite. L’aspersion elle-méme a une intéres
sante formule : Praesta, quaesumaus, Domine, per hanc cvea-
lurame asporsionis aspergas samiiatem mentis, infegritatem
corporis, tutelam salutis, securitatem spei, consacrationem fider

in saccula saeculovum, Amen ; formule que nous trouvons
dans lorde d’un antique pontifical de Jumiége {x).

Les oraisons préparatoires aux onctions et dont nous
donnons les ¢ncipit se trouvent dans le Manwale curatoriem
de Roskild de 1513:

1) Quia beatum Petrum misiste ad Thebitam. ..

2) Deus qui famulo tuo Ezechiae...

3) Respice, Domine, [famadum tuwm in infirmilate. .. o

4) Ommnipolens sempiterne Deus, qui in mnomine Filit...

) Respice, Domine, de coclo ef visita infirmum...

} Deus, qui per apostolum fuwm locubus es...

) Deus, qui facturae tuac...

) Virtutwm coelestium Deus qui ab hwmanis... '
0) Dominum nostrum Jeswm Christum cum intenta suppli-

catione. ..

5
6
7
8

Ces oraisons se trouvent dans de trés vieux ordimes ; les
numeéros 1, 2, 3, 7 et 8 se trouvent dans l'ordo d'un antique
pontifical de Salishury ; les numéros z, 3, 7 et 8 dans i’orciq
d’un vieux missel de Remiremont et dans Vordd wungendi
wfirmum de 'antique manuscrit de Fleury-sur-Loire (2},

Les onctions sont le point central de tout ordo ungendi
wnfirmum. Un formulaire collectif les précede, un formulaire
individualisé les accompagne, un formulaire récapitulatif les
complete ; et 'amplitude des formules souligne i’iznportan{:(?
spirituelle des effets qu’on en attend, ce que marque aussi
leur multiplicité qui vise & atteindre tous les instruments de
péché,

Le formulaire collectif initial marque I'objectif entier gu’on
veut atteindre: Per istam wnctionem et Dei benedictionem
mundentur ab ommni sorde ef conlagione peccati ac santificentur

(1) Mareing, De antiguis ecclesine vitibus. L. 1, cap. VII, art. 111, ordo I, Anvers,
1763, vol. I, p. 30,

(2} MawTing, Opus citatwm, L. 1, cap. VI, art, IV, ord. XV et XVIL ; Anvers, 1863,
vol. I, page 323 et 328, — Ibidei, L. 111, cap. XV, ordo I, vol. 1, page 377.



o

Mmanus, 08, cor quoque, tactus, odoratus, sensus, visus, audiius,
gustus et gressus, totwmgue corpus el anima tua, ut dignus
efficiarts ad dnvocandum nomen ejusdem Domind nostri reddat-
que tibe Dominus laclitiam salutaris tui et spivitu principali
confirmat te el Spivitum Sanclum innovet in visceribus tuis
et ne auferal a te, sed benedictio Dei Patris et Filit et Spivitus
Sancti descendat super te, copiose defluat et in extrema totiws
corporis twe descendal interius exteriusque vepleat atque civ-
cumdel et sit semper fecum. Amen, Cette formule, le Manuale
curatorwm de Roskild de 1513 Uavait, Le Sacerdotale romanum
Vavait aussi, mais 1'avait Iocalisée aprés les onctions. Nous la
trouvons aussi dans 'orde d'un trés vieux pontifical que
Marténe attribuait 4 Yévéque Prudence, mais qui en réalité
est un missel bénédictin du XIe siscle (1).

Le formulaire analytique des onctions se répéte a chacune
d'elles avecla variante qui Uintéresse spécialement : Pax tecum,
in nomine Palris et Filit et Spivitus sancti | accipe sanitatem
meniis et corporis, per istam sanctam unctionem et suans piissi-
mam misericordiam indulgeat tibi Dominus quidquid peccasts,

Ad pectus per ardorvem libidings ;
Ad oculos : fer wvisum |

Ad aures per  auditum

Ad nares per odoratum ;

Ad os: per locutionem ;

Ad manus per operationem

Ad pedes per gressum.

Ce formulaire est celui du Manwuale de Roskild. Le Sacra-
mentale romanum 'avait aussi & partir de per estam unctionem.
L'ordo d’un vieux pontifical de Sens et d’un ancien rituel
de Pontlevoy l'utilisait aussi (2).

La formule récapitulative qui achéve et compléte les onc-

(1) Manrrhun, Opuws citatzen, L, T, cap. VII, art. IV, ord. III, Vol. 111, page 304, —
Vietor LEroQuAls, Les pontificany mannsorils des bibliol kigues de France, 1, p. 187,

{2} Marring, Opus citatun, L. I, cap, VII, art. TV, ord. 18 et 25. Vol, 1, pages 330
el 338,

_4}:..—_

tions est celle-ci: Sit 40 haec unctio olei sanctificati ad
purificationem mentis el corporis et ad munimen of dejensionem
condra jacula dmmundorum spivitum, Amen.

Cette antique formule, nous la trouvons déja dans 1'ordoe
d’un vieux pontifical de Cambrai et dans celui d’un ancien
rituel de Chéalons-sur-Marne (r).

Le Sacramentale de 1521 localise les psaumes pénitenticls
apres les onctions, alors que d’autres rituels les mettent avant.
Les cing oraisons suivantes leur servaient de conclusion :

1) Deus, gui esi vere salus et medicing. ..

2} Deus, qui peccatores et scelerumn onere vulneratos...
3) Propitiatur Dominus iniquitatibus tuis...

4) Majestatenm tuam, Domine, supplices...

5) Majestatem tuam, quaesumus, Domine...

Les deux premiéres oraisons se trouvent dans le vieil
orde de Pontlevoy ; la premidre se trouve aussi dans V'ordo
d'un pontifical de Salisbury et la seconde dans un rituel de
Chélons-surMarne (2). Les trois derniéres sont aussi dans le
vieux manuscrit souvent cité de Fleury-sur-Loire (3).

Aprés Voraison Majestatem..., le Sacramentale continue
par linvocation suivante qui semble indiquer qu'alors se
donnait le saint viatique au malade : Corpus Domini nostvi
Jesu Chwisti fiat 4100 yemissio peccatorum tuorum in vilam
aeternam,

L'ordo ungends infirmum s'achéve par un quadruple groupe
de bénédictions qui semblent avoir connu la plus grande
vogue, tant sont nombreux les rituels qui les ont utilisées.

1) Dominus Jesus Chvistus apud fe sit...

2} Benedicat te Deus Pater, sanet te Dei Filius. ..

3) Benedicat te Deus Pater, adjuvatl te Dei Filius...
4) Benedicat te Deus Pater qui in principio. ..

(1) MaRrTENE, Opus cifatun, ord. 29 et 30, Vol. I, p. 331 et 344

{2) MarTENE, Opus citabwm, L. I, cap. V11, art, IV, ord. 15, 23, 30., Vol. I, p. 325,
339 et 344.

(3} MAarTENE, Opus citatm, L. 111, cap. XV, ordo I, Vol. 1, . 376 et 377.



5\

Ce formulaire nous I'avons rencontré & Fleury-sur-Loire
et a Pontlevoy déja cité. Nous le trouvons encore 4 Tours
et a Noyon (1).

L'ordo wungendi infirmmun s’achéve aussi par l'ostension
de la croix : ostendet tnfirmo crucem, sans formule qui donne
au rite une signification spéciale,

Cette ostension était ancienne & Lidge. Déja au XII¢ siécle
le Liber ordinarius de l'abbaye de Saint-Jacques la con-
naissait et I'accompagnait de la formule: Ecce lignum cri-
cis (2), qui peut-&lre signifie qu'il s’agit d'une relique de la
vraie croix. L'extrema unctio Qu manuscrit 5822-23 de la
bibliotheéque royale de Bruxelles accompagnait pareille
ostension de la formule: Ecce lgnum sanciae crucis, qui
peut-ére a la méme signification. En 1485, l'agenda de
Cologne localisait cette ostension aprés les onctions.

V. La Commendalic animae.

La Commendatio animae du Sacramentale de 1521 est en
réalité un funerale, c’est-a-dire un agenda morivorum. On
y trouve d’abord les pridres 4 dire & la mortuaire et celles qui
se chantent en allant & Véglise pour la messe des funérailles ;
puls viennent les absoutes et les pridres 4 chanter de I'église
au cimetitre et pendant la mise en sépulture. Cette Commmen-
datio veproduit textuellement 'agenda mortuorum d'un an-
tique manuscrit de Fleury-sur-Loire que nous conserve
Marttne (3). Seules, les litanies ont été abrégées, mais com-
plétées par linsertion d'une série de saints liégeois. Le
Subvenite qui suit les litanies a été remplacé par le Proficiscere
anisma chrisiiana.

V1. La benediclio campanae.

Ce formulaire de la bénédiction d’une cloche est le méme
que celui du Liber sanctae ecclesiae leodiensts de 1553. Nous le
(1) MARTENE, 0. ¢, ord, 4 et XI; Vol. I, p. 305 et 317.

(2} VoL, Der Liber ordinarius des hultische St-Jacobs hloster, p. 68, Munster, 1923.
(3) Mawrtkse, oo, Lo 1, cap. VIT, art, IV, ordo 30; Vol. 1, p. 344.

T SU—

J— 43 —

trouvons dans Marténe sous le titre de Ritus benedicends
campanas juxia vetustissima exemplaria vecognitus, sans indi-
cation ni de date, ni de provenance. 11 est permis de penser
que les savant bénédictin a pris cet ordo dans le Liber libgeois
de 1553 dont il a publié V'ordo wungendi infirmum et ordo
matrimonial (1),

CHAPITRE 1I. Le Liber sanctac ecclesiae leodiensis de 1553

Au début du XVIe siécle, I'anarchie liturgique régnait au
pays de Liége; les rituels variaient de région a région
les manuscrits utilisés étaient incomplets et fautifs. Et tandis
que Liege avait fait imprimer son missel dés 1435, son bré-
viaire dés 1438 et son Liber ordinarius dés 14g7, le rituel
restait manuscrit avec toutes les imperfections et tous les
inconvénients des copies. L'évéque de Litge, Georges d’Au-
triche, résolut de porter reméde & cette situation ; il fit im-
primer le rituel et en imposa l'utilisation.

I. L'hastoive du Liber de 1553,

C'est le vicaire général Huet gui fut chargé par son évéque
de compléter le nouveau rituel. Jean Huet était licencié
dans les deux droits et avocat de la cour spirituelle de Litge.
Official en 1544, chancine de Saint-Lambert en 1546, il fut
nommé vicaire général en 1549, et mourut en mai 1554.
C'est pendant son vicariat qu'il composa le Liber et le publia
en 1553 (2).

Les archidiacres et les doyens dans leurs récentes visites
d’églises avaient eu leur attention attirée par les rituels
qu'utilisaient les curés, et avaient fait des constatations qu’ils

transmirent & Iautorité épiscopale : les rituels variaient de

région 4 région et ne s’accordaient pas entre eux : fufer se
mineime consentientes ; ils étaient incomplets et ne compre-
{1} MaRIRNE, 0. ¢., L. I1, cap. XX1 ; Vol. I1, p. 207.

{2) L.-I. Harxw, Histoirve veligieuse des vignes de Corneille de Berghes of de Georges
@’ Autriche, princes-dvéques do Lidge (1533-1559) p. 62-63, Lidge 1936.



———— 44 ——

naient que le baptéme et lextréme onction: dicti libri,
duorum landum sacramentorum, Primi nimirum el exitremd,
ritus el formulas complectentes ; ils étaient enfin incorrects
el corrompus : pavtim Scriptorum somnolentia auf incuria,
partim quorundam tgnoraniia e tmprudentia plevique mendosa.
Le vicaire général Huet se donna comme objectif de rétablir
Punité dans l'administration des sacrements au moyen de
livres ayant un texte correct. II convient, disait-il, que dans
un méme diocése les textes liturgiques ne different pas entre
CUX © cumn convenerit ut vitus quibus sacramenta adwministyantuy
tidem sind et quam nmnimum inter se in ecclesiis ejusdem dioece-
sts discrepent. Pour arriver 4 cette uniformité, le compilateur
collationna les meilleurs manuscrits afin de rendre au texte
sa pureté primitive : diligenti diversorum exemplarium colla-
tione, corum praccipue quibus merito plus tribuendum vide-
batur, et arriver ainsi & établiv un texte, quam poterit fier:
maxime emendatum et ad naltvam puritatewm guam proxime
accedens. I est curieux de constater que le vicaire général
Huet semblie ne pas connaitre les rituels imprimés dans les
dioceses voising, tels UAgenda de Cologne et le Manuale
mnstgnis ecclesiae cameracensss. 11 ne parait pas connaitre
davantage le Liber sacerdolalis sanctae ecclesiae romanac.
Bien plus, il ignore, dirait-on, le Sacramentale liégeois paru
4 Anvers en 1521. Le texte ainsgi élaboré, Jean Huet le com-
plete par les rites matrimoniaux, par le formulaire de la béné-
diction d'une cloche et par les décrets sacramentaux du con-
cile de Florence. La question se pose ici des rapports du
Liber de Jean Huet avec le rituel manuscrit de Jacobeus.
Les deux rituels sont absolument identiques et dans leur texte
liturgique et dans leur glose rubricale. La seule difiérence,
¢’est que Jacobeus a eu un formulaire baptismal unitaire ser-
vant pour les garcons et pour les filles, tandis que Jean Huet
a dédoubléd les siens, mettant dans 'un les formules & utiliser
pour les garcons et dans I'autre ceux qui servent pour les
filles, différence purement accidentelle et qui ne change en
rien la substance des choses. Le texte de Jacobeus aurait-il

servi de base & 1'élaboration et 4 la fixation du texte de Jean -

Huet .ou bien les deux rituels auraient-ils utilisé une source
commune que nous n'avons pas repérée, on ne sait. Ce rituel,
Péveque en rendit l'utilisation obligatoire ; il défendit de
Uimprimer, de le vendre et de le distribuer sans son autori-
sation expresse ; il défendit d’utiliser tout rituel, soit manus-
crit, soit imprimé qui ne serait pas conforme au rituel diocé-
sain ; conformité qui devait étre officiellement attestée, soit
par le curé, soit par un notaire public. La vitalité lturgique
du Lzber de Jean Huet sera de courte durée : 3¢ ans plus tard,
il sera évincé par le Parochiale de Thierry de Lynden.

Le nouveau rituel a pour caractéristique la longueur de son
titre qui se présente avec Uaspect d'une table des matidres :
Liber sanctae ecclesiae leodiensis continens vitus, formulas
et succinctas quasdam insiructiones ad mysteriorum sew sacra-
mentorum administrationem spectantes, ad usum parochorum,
diligenti collatione veterum exemplarium reparatus, wna o
doctrina de Septem sacramentis ecclesiac tradifa in concilio
oecumenico floventino. His accessil, Juxta velustissimum exem-
plariwm  diligenter vecognitus, ritus comsecrandi campanas.
La longueur des intitulés sernble avoir été dans les usages
du temps; ainsi gu'en témoigne le Sacerdotale romanuwm
et les rituels de Cologne, de Gand, d’Ypres, de Malines et de
Tournai, Quant & lintitulé: Lzber, nous ignorons de qui
s'est inspiré Jean Huet en le choisissant, Le Liber sacerdotalis
ecclesige romanae avait paru en 1512 et le Liber agendorum
de Schleswig en 1513, et dés le X1I¢ siécle nous trouvons a
Liege un Liber ordinarius. Nous verrons Gand et Tréves
adopter un pareil intitulé.

Le Liber sanclae ecclesiae leodiensis de 1553 a d’abord
pour caractéristique d'étre le premier rituel officiel du diocése
de Liége. Bien plus, il est le premier rituel spécifiquement
belge, car Tournai n'aura pas de Manuale avant 1591, et
Cambrai, qui avec Tournal se partageait la Belgique ecclé-
siastique et avait son rituel dés 1303, n’était pas belge. A
ce double titre, le Liber de Litge occupe une place & part
parmi les rituels belges.



_46 —

11, L°Ordo baptismal du Liber de 7553.

Iy

Le texte liturgique du Liber de 1553 est identique & celui
du manuscrit de Jacobeus ; il est le méme, ou peu s’en faut,
que celui du Sacramentale de 1521 ; mais il s’apparente
aussi & d’autres ordines notamment 3 ceux de Remiremont,
de Saint-Germain-des-Prés 4 Paris, de Beauvais et de Ville-
loin, dont nous parlerons au cours de cet exposé (1). Ce qui
caractérise d'abord le Liber de 1553, c’est le dédoublement
de son formulaire baptismal en un formulaire complet et
autonome pour le baptéme des gargons et un second pour le
baptéme des filles. Ce dédoublement se justifiait par le fait
(ue les exorcismes variaient selon qu'il s’agissait de gargons
et de filles, et que cet enchevétrement était une difficulté
pour les curés peu instruits 4 qui le dédoublement facilitait
la besogne. Ce dédoublement, I'ordo de Jacobeus et le Sacra-
mentale de 1521 ne I'avaient pas. Mals le Sacerdotale romanimn,
le Manwuale ad uswm lausanensem en 1500, le Manuale ad
wstm gebennensem en 1500 el le Manuale insignis ecclesiae
cameracencis en 1503 l'avaient déja adopté (z).

Le Liber de 1553, tout comme l'ordo de Jacobeus, encadre
son texte liturgique de rubriques et de gloses qui sont les
mémes des deux cdtés et que nous ne trouvons, ni dans le
Sacramentale de 1521 ni dans les vieux ordimes déji cités.
Voici le résumé de ces gloses. La premiére rubrique localise
le célébrant et le catéchumene sous le porche. Il est stipulé
ensuite, qu’on n'exorcise le sel qu’au seul cas o il ne I'aurait
pas été; on y lit ensuite les précautions 4 prendre pour
éviter les doubles baptémes : si es baptizatus, non ie baptizo,
st non es baplzatus, te baplizo. La rubrique dit alors ce qu'il
faut faire au cas olt le catéchumene serait en danger de mort :
en cas de mort imminente, il faut se contenter de la seule
formule baptismale ; si le danger n’est pas tellement pres-

(1) Marting, De antiquis ccelesiae vitibus. L. I, cap. 1, art. VII, ord. 4, 5 ¢t 6,
Aunvers 1763 ; Vol T, p. 16 ot 17
{z) Brssown, L' Eglise ot Pimprimeric, 1, 410 ¢t 422, Genéve 1937.

sant, il faut utiliser un formulaire un peu plus long que donne
le rituel ; si 'enfant échappe au danger, il faut le porter &
I'église pour y suppléer aux cérémonies omises. Enfin, le
Liber a une formule de conséeration de I'eau pour le cas ol
I'église en manquerait,

Le Liber de 1553, tout comme lordo de Jacobeus ot le
Sacramentale de 1521, distribue les rites en catéchuménanx
et en baptismaux, les premiers se déroulant sous le porche
et les autres au baptistére, la formule introductive Infra
Ecclesiam Dei servant de ligne de démarcation. Llinsuf-
fiation, la consignation, I'imposition du sel, les exorcismes,
la tradition de I'évangile et linsalivation se font sous le
porche. La tradition du symbole et du pater, la triple renon-
ciation, la double onction d’huile des catéchuménes, la triple
profession de foi, I'ondoiement, la chrismation, Iimposition de
la robe blanche et la porrection du cierge baptismal se font au
baptistere. La tradition du symbole et du pater séparée de la
tradition de I'évangile par I'effétation est une ancmalie, car
traditionnellement les trois traditions forment un tout, ainsi
qu'en témoignent I'Ordo Secruting? libgeois, le Manuale de
Cambrai en 1503, I'Agenda ecclesiastica de Cologne et plus
anciennement les Ordines de Remiremont et de Saint-Germain-
des-Prés, Dans ce cas, le grand exorcisme Nec fe laleat satana. ..
suit la triple tradition et précéde immédiatement l'effétation.

Les rites catéchuménaux, saint Augustin les appelle Sa-
cramentum,. exorcismi, parce que faits principalement d’exor-
cismes ().

La triple insufflation. — Ce rite d’expulsion trois fois répété
s'accompagne d'une formule trinitaire trois fois redite, pour
souligner lintensité de Il'exorcisme :

Exi ab eo, satana, et da honovem Deo vivo et vero ;

Exi ab eo, tmanunde spirdtus, et da honovem Jesu Christo
filio cjus ;

{1) PL. 38, p. 10g9.



Iruge, tmmunde spiritus, et da locwm Spiritur paraclylo.

Ce rite, 'Agenda ecclesiastica de Cologne I'avait déjd en
1521. Le Manuale de Cambral Pavait codifié aussi, mais avec
un formulaire quelque peu différent. Plus anciennement les
vieux Ordines de Tours et de Villeloin le connaissaient déja.
Quant & la formule seule, nous la trouvons aussi dans les anti-

ques Ordines de Remiremont et de Saint-Germain-des-Prés,

La consignaltion mulivple. — La consignation analytique
et synthétique souligne 'appartenance au Christ et sa mul-
tiplicité marque le caractére complet de cette appartenance,
La consignation analytique, ol les termes signo et benedico
sont interchangeables, s’accompagne d'une formule qui en
donne la signification :

In froniem, ut confidas 1 Christo

I ocudos, ul videas clariatem ejus ;

In aures, ul audias verbum verilalis ejus ;

In naves, ut percipias odovem suavitatis ejus
In peclus, ' ut credas i ewm

In scapulas, ul Ssuscipias jugum suavitatis ejus.

Cette consignation, nous la trouvons dans le Sacerdotale
romanum et plus anciennement dans les ordines de Remi-
remont et de Saint-Germain-des-Prés. Le Missale gothicum
au VIIe sgiécle, l'avait aussi avec des variantes dans ses
formules (1). Quant & la consignation synthétique, elle se
faisait sur le front et sur la poitrine en disant: Signum
cricts salvatoris Doming nostre Jesu Chresti in frontem tuwum
pono. Stgnum cructs salvatoris Domint nostri Jesu Christy
1w pectus tunn pono. Le Manuale de Cambraien 1503, 1'd genda
ecclestastica de Cologne en 1521 et un ancien Ordo de Beauvais
ne connaissaient que cette consignation récapitulative et
ignoraient lanalytique (2).

(1) Manrtine, De anfiguis ccclesiae vitibus, 1., 1, cap. I, art. V11, ordo 2, Anvers

1763, 1, p.o15.
{2} Marting, Ibiden., ordo 5, page 16.

Limposition du sel. — Ce rite est commun A tous les.
ordines baptismaux. Avec les insufflations et les con&gn ations,
il marquait l'entrée dans le catéchuménat.

Les exovcisimes dédoublés. — Les scrutins ou assemblées
préparatoires au baptéme se caractérisaient d’abord par
les exorcismes. Ceux-ci avaient pour premiére caractéristique
d’étre des rites collectifs prononcés sur les catéchumeénes
en groupe, tandis que linsufllation, la consignation, 'impo-
sition du sel et 'effétation étaient des rites individualisés, se
répétant sur chacun des catéchumeénes isolément. Ils avaient,
en outre, ce caractére de différer dans certaines de leurs
formules, selon qu'il s’agissait de garcons ou de filles, les
premiers étaient prononcés par les excrcistes et le dernier
par un prétre : de la, deux groupes d’'exorcismes, celui qu’on
récitait sur 'ensemble des garcons et celui qu'on disait sur
I'ensemble des filles. Ces groupements étaient constitués
comme suit :

Les exorcismes pour gargons . Les exorcismes pour filles :

1) Deus Abraham, Deus
Isaac ef Deus Jacob... Deus angelorum...

Ergo maledicte diabole... Evge maledicte diabole. ..

2) Deus, tmunortale praesi- 2) Deus Abraham, Deus
divm... Jacob, Deus Isaac...

Ergo maledicte  diabole... Ergo, maledicte diabole...

3) Exorcizo fe, tmamunde 3) Lworcizote, timmaunde spi-

1) Deus coeli, Deus lerrae,

spiritus. .. ritus. ..
Ergo maledicte diabole. ., LErgo, maledicte diabole...
4} Aeternam ac justissiman 4} Aeternam ac justisstinan

Nec te lateat, satana. .. Nec te lateat, satana. ..
Dans les ordines a formulaire unitaire, comme celui de
Jacobeus et le Sacrameniale de 1521, les exorcismes pour
garcons et pour filles sont enchevétrés, tandis que dans les
rituels a formulaires dédoublés comme le Liber de 1553 et le



e B e

Sacerdotale romanum, ils forment deux groupements homo-
genes, dont I'un est réservé aux garcons et I'autre aux filles.
Quant & l'imposition des mains et de P'étole qui caractérise
I'exorcisme Aeternasm ac justissimame..., il rappelle que cette
formule était jadis prononcée non par un exorciste, ais
par un prétre. Notons que lantique Ordo scrudinis lidgeois
ne la connaissait pas, pas pius que les Ordénes de Remiremont
et de Saint-Germain-des-Prés.

La tradition de I'Fvangile, telie que la réalise le Liber de
1553, est une déviation de la pensée primitive, Jadis, elle
¢tait une initiation évangélique, une révélation du texte
sacré s'accompagnant d'une glose explicative. Les rituels,
a partic du XII® siecle au moins, la transformérent en une
simple lecture d'une péricope évangélique, choisie parce
qu’on y parle des enfants. C'est ainsi que certains adopteérent
la péricope de l'oblation des enfants & Jésus (Math.,, XIX,
13-15) et d'autres celle de la révélation aux enfants des
mysteres divins (Math., X1, 25-30). La péricope des enfants
offerts : Oblate sunt parvuli, et Sinite parvulos venirve ad me,
est celle du Liber de 1553 et du rituel de Jacobeus. Mais les
Ordines I'avaient adoptée depuis longtemps, tels le rituel
de saint Florian au XIIe siécle, celui de Breslan au XIVe,
celui de Munster en 1500, ' genda de Naumbourg en 1502,
le Benedictionale de Meissen en 1512 ; le Manuale cuvatorum
de Roskild en 1513 et I'Agenda de Minden en 1522. Quant
A la péricope de la révélation faite aux enfants: Revelasts
ea parvudis, nous la trouvons notamment dans le Manuale
de Cambrai en 1503,

La tradition du symbole ef du pater. — Traditionnellement
la tradition du symbole et du pater forme un tout avec la
tradition de I'évangile ; et c’est ainsi que nous la trouvons
dans I'Ordo scrutinzi de Licge. De nombreux rituels restérent
fidéles 4 la tradition tels les Aclus sacerdotales de Skara en
1493, VObsequiale de Naumbourg en 1502, le Benedictionale

de Meissen en 1302, 'Agenda de Schleswig en 1513, I'd genda
de Schwerin en 1522 et le Manuale de Cambrai de 1503. Le
Liber de 1833, 'Ordo de Jacobeus et le Sacramentale de
1521 rompant avec la tradition, localisérent la tradition
du symbole et du pater non seulernent aprés Ueffétation, mais
aprés Uentrée dans I'église. Bien plus, imitant en cela le Ma-
nuale de Cambrai en 1503, & la tradition du symbole et du
pater, ils ajouterent celle de I'dwe, soulignant ainsi U'tncom-
préhension du rite et son mangue de racine dans l'antiquité,
puisque I'Ave ne se popularisa guw’a la fin du XiIe sidcle.

Linsalivation ou effétation. 1. eflétation est le dernier des
exorcismes qui se fait sous le porche. La sputation et I'insali-
vation s'accompagnent de leffétation qui leur donne leur
signification liturgique. Les rituels de Skara en 1493, de
Cologne en 1485, de Cambrai en 1503, de Schwerin en 1521
et de Minden en 1522 avalent une insalivation congue de la
méme fagon. Mais au XII®siécle, un antique Ordo de Soissons
et de Reims disait déja: Tangal aures el naves de sputo.

Le rite d'entrée. La formule introductive qui conduit le
catéchuméne du porche dans l'église et qui sépare les rites
catéchuménaux des baptismaux dans le Liber de 1553, comme
dans I'Ordo de Jacobeus et le Sacramentale de 1521 est:
Intra Ecclesiam Det. Un viell Ordo de Gladbach, au diocése
de Cologne {x), utilisait déja pareil formulaire, qu'un Ordo
de la bibliothéque de Sainte-Genevitve 2 Paris amplifiait
comme suit : fnlra ecclesiam Dei par manwm sacerdotls, ut
habeas cum Christo vitam aelernam (2).

Les yites baptismaux. Quant aux rites baptismaux, qui se
déroulent dans la chapelle baptismale, ¢’est-d-dire la renon-
ciation, la double onction d’huile des catéchuménes, la
triple profession de foi, l'ondoiement, la chrismation, la

(1} MarTENE, Opus cifafwsn, L. 1, cap. V, art. VII, ord. 8 ef 9, Anvers 1763 ; Vol, I,
pages 18 et 19.
(2} MarriEng, Ihidem., ord, 14 et 16 ; Vol. I, page 74.



robe blanche et le cierge pascal, ce sont les vieux rites trans-
mis par la tradition et que le rituel romain de 1614 a codifiés.

1. L'Ordo ungendi infirmam du Liber de 7553

Nous n'avons pas repéré le manuscrit qui a fourni au vi-
caire général Huet les éléments de son Ordo ungendi infir-
maan, Mais nous trouvons dans de nombreux rituels anciens,
et notamment dans l'antique Ordo de Fleury-sur-Loire (1)
déia cité, les éléments dont il est constitué.

1) LI SOUHAIT DE PaIX : le souhait de paix qui caractérise
I'Ordo liégeois s'accompagne de deux oraisons :

1. Omaipotens et wmisericors Deus, quacsumus tmmensam
clementiam luam...

2. Omnipotens et misericors Deus, gui sacerdotibus. ..

Ces oraisons nous les trouvons dans de vieux Ordines
d’Amiens el de Remiremont ; mais on en trouve d’équiva-
lentes dans beaucoup d’autres rituels.

2} LBS PSAUMES DE LA PENITENCE ET LEURS ORAISONS.
Les psaumes de la pénitence, leurs capitules et leurs oraisons
préparent 4 la confession soit sacramentelle, soit non sacra-
mentelle, Les oraisons sont :

1. Deus qui famulo itwo Ezechiae...

2. Deus qui crealurac tuae...

3. Deus que humano generi et salutis vemedium. ..
4. Virtutwm coelestivm Deus. ..

5. Propitietuy Dominus ommibus iniguitatibus...

Ces oraisons nous les retrouvons dans un pareil ordre dans
Yordo wngends infirmaum d'un vieux missel de Remiremont (2).
Mais elles se retrouvent éparses dans beaucoup d'Ordines.

(1} MartBENE, Opus eftafwn, L. I, cap. VI, art. TV, ord. 17 et 27, Anvers 1763 ;
Vol. 1, pages 329 et 342.

(2} Manriwe. Opus eifatisn, L. I, cap. VII, art. IV, ordo 17, Anvess 1763 ; Vol. I,
page 328.

3) LA CONFESSION SACRAMENTELLE OU NoN. Ici le malade
se confesse si la chose est nécessaire, sinon on se contente
d'un Confiteor avec Dabsolution générale, qui est suivie
de quatre oraisons:

1. Exaudi, Domine, preces nostras et b1 confitentis...

2. Praevemiat hunc famulum, quacsumus..,

3. Ommnipotens sempilerne Deus, miserere supplict...

4. Deus, hwmani generis bewigne condilor...

Ces oraisons se trouvent dans de vieux Ordines, la premiére
dans un Orde 4’ Amiens, la seconde dans un Ordo de Narbonne
et la troisiéme dans un pontifical de Salisbury (1).

4} LA PORRECTION ET LE BAISEMENT DE La CROIX. La
confession est suivie de la porrection et du baisement de la
Croix, sans formule d’accompagnement, mais avec l'oraison :
Ommipotens sempiterne Dens qui per bealum apostolum locutus
es ... Ce rite était ancien & Liege, et le Liber ordinarius de
I'’Abbaye de Saint-Jacques la prescrivait avec la formule :
Ecce lignwm crucis. Au XVe siécle, I'extrema unctio du manus-
crit de la bibliothéque royale de Bruxelles, et qui a des atta-
ches avec le diocese de Lidge, la faisait faire avec la formule :
Ecce lignum sanctae Cructs. Un Ordo d’Amiens au XIIIe
si¢cle disait : Deferat sacerdos crucem injfirmo ad adorandum (2).
Et un vieux rituel de Chélons-sur-Marne localisait ce rite
4 la fin de sa liturgie des malades (3).

5) LES ONCTIONS ET LEURS FORMULAIRES. Les onctions
s'accompagnent d'un formulaire synthétique, d'un formulaire
analytique et d’une formule récapitulatrice, Le formulaire syn-
thétique initial est libellé comme suit : Prosit tibi hacc unctio
olet sanctificats ad purtficationem mentes el corpores, ad munimen
et defenstonem contra jacula tmmundorwm spivttuwm, custodiat-

(1) Opus cifatum, 27, 13 et 15,; Vol. ¥, 341, 317, 323.
{2} MarTEwz, Opus citafum, ord. 27, 13 et 15, Vol. I, 341, 317, 323.
{3) Leroguars, Les pontificaux manuserits, I, page 17,



que e Jesus Christus el perducat ad vitam aeternam. Pareille
formule se trouve dans un vieil Ordo de Beauvais, dans un
autre de Ideury et ailleurs encore (1). Les formules analy-
tiques, le début de la formule qui se répéte & chaque onction
nous paraissent originaux : Pax tecum ef cum spivitu tuo. Acoi-
pe sanitatem. Le reste : Per istam unctionem. .., est la formule
actuelle qui du reste est fort ancienne et qui est déja celle du
vieux rituel de Pontlevoy (2). La formule de I'onction de la
poitrine nous paraft originale et nous n’en avons pas repéré
ta source : Ungo pectus tuwm de oleo sancto in nomine Patris
et Ialii et Spivitus sancti, obsecrans misericordiam unius Der
et Domint nostri ul fugatis ommnibus doloribus et incommodati-
bus wniversis per virtulem haujus mysterii divinae misericordiae
gratiam te adeptam esse gaudeas.

0) Les pExkpicTioNs riNaLEs. Les bénédictions gui ter-
ninent I'Ordo ont connu la plus grande vogue. L'Ordo antique
de IFleury-sur-Loire les avait déja; les Ordines de Noyon,
de Soissons, de Cambrai et de Beauvais les avaient depuis
longtemps codifiées. Et dés 1521, nous les trouvons dans
UAdgenda ecclestastica de Cologne. Mais le Liber de 1553
n'en a pris que les deux premiers groupes

1. Denedicat te Deus Pater, sanel te Dei Filius. ..

2. Denedicat te Deus Pater gqui in principio..,

IV, La lturgie nuptiale du Liber de 7553,

La liturgie nuptiale du Liber de 1553 nous parait ori-
ginale ct nous n'avons repéré aucune des sources ol aurait
pu puiser le vicaire général Huet ; c'est bien pour cela
que Marténe I'a insérée dans sa collection. La liturgie des
fiancailles et celle du mariage s’y calquent I'une sur lautre
el répétent leurs rites plus ou moins fidelement (3).

{1) Marykxw, Opus citatum, L. T, cap. VI, art. VI, ord. 20, 21, 27 1 1, 332, 337 et 340.
{2) Marrinr, Tbidem, ordo 25 ; F, 338,
(3) Mawrkng, Ivdemn, ord. 12, 16, 19 ¢t 20 3 1, pages 317, 327, 331 et 332.

[. LES FIANCAILLES : les fiancailles liégeoises sont inté-
ressantes a plus d'un titre et nous en dirons les particularités.
Si nous en croyons le Liber, les flangailles étaient alors obli-
gatoires au pays de Liége: Juxia nostrae dioecesis consuelu-
dinem, debent ei qui matrimonio fungi wvolunt, prius solem-
niter contrahere sponsalia. Nous verrons que cinquante ans
plus tard, elles étaient plutdt rares. Les fiangailles se célé-
braient soit sous le porche, soit dans 1'église, soit ailleurs,
sclon la coutume; le curé y présidait en surplis et avec
I'étole, et I'enlacement des mains était le symbole du contrat :
apprehensis eorum manibus eos conjungat. Le contrat de
fiangailles liégeois revét la forme interrogative qui, avec
la réponse affirmative des fiancés, en constitue 'essence :
Lygo tu, Johanmnes, in mea ac adstantium testium praesentia,
promitits te ducturum in legitimam uxorem iempore et loco
congruns quam hac manwu tenes ? L'approbation officielle que
le curé donne a la réponse affirmative des fiancés souligne
le caractére religieux que donne la sainte Eglise au «sacra-
mental » des flancailles : Ego dgitur, tanquam Ecclesia Dei
publicus minister, ef nomine Ecclesiae, hanc vestram mutuam
promissionem accepto et approbo, vos serius admonens et requi-
vens ut juxia nostrae divecesis leodiensis consuetudinem infra
quadraginta dies proxime sequentes, procedatis ad matrimonium
legitime in facie ecclestae infer vos contrahendum, ciemm'z-tz'a‘ug
ne ante matvimonin wt promutittuy contractim, commisceaning
carnaliter, ut wmon incidatis in excommunicationss poenas,
1pso facto per statutum synodale in tales decretum. Cette durée
maxima des fiangailles, le Manwuale de Cambrai de 1503
I'avait déja, ainsi qu'un antique Manuale ad wusum dioecesis
remensis (). D’oll vient cette observance ? nous n'avens pu
le découvrir,

II. LE mariace. Commencée sous le porche, la litur-
gie matrimoniale du Liber de 1553 l'achéve au pied de
Vautel.

{1) MarTENE, Ibidem, 1. 1, cap. 1X, art. 5, ordo 12, Anvers 1763, vol. 11, page 137.



_.56,._.

r. e mariage se céléhre sous le porche ante templum
vel circa efus imgresswm. De nombreux rituels ont codifié
cette localisation qu'une nombreuse documentation icono-
graphique vient confirmer. Comment expliquer pareille loca-
lisation ? Ne se justifierait-elle pas par le fait que les fiancés
eux-mémes sont les ministres du sacrement de mariage et que
le porche mieux que U'église convient a 1’activité sacramentelle
des laics ? Le curé doit y étre présent; revétu du surplis,
ou de l'aube au cas ol il devrait dire la messe, il porte
I'étole. I'aspersion initiale des fiancés se fait avec une formule
qui nous parait originale: Aspergat vos Deus rore gratiac
suae wn vitam aelernam. Ce texte fait penser A la bénédic-
tion donnée par Isaac & Jacob : Det t2bi Deus de vove coelests.

2. Le Liber de 1553 ne connait pas la bénédiction de l'an-
neau, Le curé se contente de l'imposer avec une formule
qui donne sa signification au rite: Accipe annulwm fidei
matrimonialis in Chrisio Jesu, in nonmane Patris et Filii et
Spiritus sancti, et qui nous parait originale. L’anneau est
done le symbole de la foi matrimoniale que les époux se
donnent I'un & Yautre. La passation du contrat matrimonial
saccompagne d’un double geste qui en souligne la signifi-
cation : les fiancés se tiennent les mains enlacées que le prétre
entoure de son étole sacerdotale ; les mains enlacées marquent
faspect nature!l du contrat matrimonial ; 'enroulement de
'étole en souligne le caractére sacramentel. L’enroulement
de Uetole est ancien et le rituel de Munster I'avait déja au
KIVe siecle. It en 1503 le Manuale de Cambrai disait
Ligal manus eorum ex stola. Les termes eux-mémes du contrat
matrimonial me paraissent originaux et je n’en ai pas repéré
les sources : In momine Patris et Filii et Spivitus sancti.
Inchoetur mysterium. Ego do fidem meam matrimonialem ex
sacro fonte acceptam Mariae quam ego manu teneoy of eamdem
e legilimam uxorem accipio et juro me unguan camdem velic-
lurwm negie propter meliorem, neque diliorem, negue pulchrio-
vem, neque nobiliorem, neque ob ullum defectum quem posset
Deus ei smmattere, ef juro me fideliter pracstiturum ei guod

bonus maritus praestave tenetur uxori suae legitimas usque
ad hovam mortis. Sic me Deus adfuvet ot omnes sanclt ejus.

3. Le contrat matrimontal est suivi de 'approbation et
de la bénédiction sacerdotale : in signo crucis, Deus Abraham,
Deus Isaac, Deus Jacob, Deus qui profoplastos comjuxit in
paradiso, ille vos in Chrisio benedicat et crescerc Jaciat in
gentem magnam, tn nomane Palris et Filgi et Spivitus sancii,
Pareil {formulaire était utilisé par de nombreux rituels tel un
vieil Ordo de Paris, un autre I’ Amiens et unautre de Rouen (1).

D’autres rituels ajoutaient & la formule précédente : Dewus
conjungat vos, tel VAgenda ecclesiasiica de Cologne en 1521,
ou bien encore : Desponso vos in facie ecclesiae, tel un vieux
Manuale ad usum dioecesis vemensis.

4. Le curé donnant alors ia frange de son étole & la mariée,
sponsa contigens funbriam stolae pastords, conduit les marids
a lautel sans accompagnement d'une formule introductive
qui donne 4 ce rite son sens }Hturgique. Le rituel de Munster
au XIVe sidcle connaissait déja ce rite introductif, D’autres
voulaient que le célébrant conduisit par la main les mariés
a lautel, tel un vieux rituel de Paris.

5. A l'autel, le célébrant les faisant s’agenouiller, leur
faisait baiser le Christ en croix de l'image se trouvant au
commencement du canon de la messe. Ce rite nous parait
original et nous ne l'avons repéré dans aucun autre rituel.

0. Sinous croyons le Liber de 1553, la messe nuptiale était
traditionnelle & Lidge et cette messe était solennelle puisque
nous voyons le sous-diacre porter la paix aux conjoints et 4
Vassistance, in signum caritatis et perpetuae pacis cum sponsa
sua ecclesia, Cette messe était vraisemblablement celle de
sancta Trindtate ; selon la coutume liturgique médiévale, la
sainte Trinité était considérée comme le prototype de la fa-
mille chrétienne.

7. Au XVIe siécle, Vindtiromn johannique n’avait pas encore
été ajouté officiellement & la messe, mais son utilisation

(1) MarTRNE, Qfus oitatwsn, L. I, cap. IX, art. 5, ord. 7, g et 1o ; Vol. T1, pages 132,
134 &t 335,



o BB —

s'universalisait de plus en plus ; on le récitait notamment
sur les mariés, sur Paccouchée, sur le baptisé, 1.'4 genda
ecclesiastica de Cologne, en 1521, le faisait lire aprés l'ap-
probation sacerdotale, I'd genda de Constance, en 1492 aprés
ta messe et 'A genda de Naumbourg, en 1502, aprés la héné-
diction nuptiale (1).

La liturgie matrimoniale du Léiber de 1553 se terminait
par lavertissement suivant: « Juxta exemplum Tobiae
junioris, propter reverentiam sacramenti et benedictinis,
biduo vel triduo orationibus vacent et castitatem custodiant »
Cette observance, de nombreux statuts synodaux la recom-
mandaient et beaucoup de rituels Pavaient codifiée (2).

V. Le vitus benedicendi campanas.

Le benedictionale du Liber de 1533 ne comprend qu'une
seule formule, le #itus consecrands campanas juxta vetustissima
exemplaria vecognitus. Ce texte, Marténe I'a inséré dans
sa collection (3), sans en indiguer ni la provenance, ni la
date. J'incline a penser qu'il I'a empruntée au Liber de Liége
Jui-méme, dont il a reproduit Uordo wungendi infirmum et la
liturgie mairimoniale & cause de leur originalité.

V1. Les déerels sacvamentels du concile de Flovence.

Jean Huel qui était juriste et qui voulait donner 4 son
rituel une base juridique inébranlable, v annexa les décrets
sacramentels du concile de Florence, dont la connaissance
était nécessaire a un moment ol les hérétiques attaquaient
particulierement la doctrine catholique des sacrements. Ces
décrets, le Parochiale de 1592 les transformera en un véritable
traité de Sacramentis,

(1} SculnnLnir, Rifuelbucher 11, page 93, Paderborn 1go4. — Albert Dornp, Die
Conslonzer vitueltextes, p. 96, Munster 1923.

(2) MarTRNE, Opus citafisn, L. 1, cap, 1X, art. 4 et 5, ord. 3 ot 12, Anvers 1763 ;
Vol 11, pages 125 et 133.

(3} Marrknn, Opus citatim, L. 11, cap. XXT, Anvers 1763 ; Vol. 11, page 297.

— 59 —

Cuaritre I1. Le Parochiale de 1592

L’existence liturgique du Liber de 1553 fut courte; dés
1592, il était remplacé par un rituel d’un modéle nouveau,
a la fois composite et complet, du genre de ceux qui se mul-
tipliérent un peu partout & cette époque.

1. Histoive du Parochiale.

La réorganisation ecclésiastique de 1559 modifia compléte-
ment les cadres de la vie religieuse des Pays-Bas ; les rituels
nouveaux parurent, dont I'influence se fit sentir au pays de
Liége. La publication du Parochiale de 1592 fut une des consé-
quences de ces faits nouveaux. Cette réorganisation ecclé-
siastique diminuaconsidérablement l'étendue territoriale du
diocese de Liege au détriment de qui, partiellement du moins,
furent créés les diocdses de Malines, de Namur, de Bréda et de
Ruremonde. De nouveaux rituels parurent & Gand en 1571, &
Ypres en 1576, & Malines en 158, et 4 Tournai en 1591, et ces
nouveaux manuels se distinguaient des anciens par leur ca-
ractére composite et complexe, offirant aux curés tout ce dont
ils avaient journellement besoin pour leur ministére paroissial.
Le Liber de 1553 n’était plus & la page. L'évéque Ernest de
Baviére résolut de donner 4 son clergé un rituel plus complet ;
il chargea son vicaire général Thierry de Lynden de le composer.

Thierry de Lynden, nommé chanoine de la cathédrale
Saint-Lambert en 1563, était archidiacre d’Ardenne. Nommé
vicaire général en 1587, il devint doyen du chapitre en 1598
et mourut en 1613 (I).

L’une des caractéristiques des rituels publiés au XVIe
siccle semble avoir été de souligner qu’ils étaient destinés
aux curés. De 13, le scuct d'inscrire dans Uintitulé les mots
sacerdos, pastor, parochus, curaius, noms sous lesquels étaient

(x) E. Powcrrer, Liste des wicaires géndraunx ef des scellewrs de U'dvéochd de Lidge.
(Bullstin de la socidld &’art ef & histoive du diocdse de Lidge, tome XXX, page 44, Litge
1939).



— 00 —

désignés les prétres des paroisses. Dés 1512, le dominicain
Albert Castellini donnait 4 son rituel le titre de Liber sacer-
dotalis, qui en 1555 se muera en Sacerdotale, En 1513, le rituel
de Roskild parat sous le titre de Manwuale curatorum. En 1542,
Jean de Bellay, archevéque de Paris, donnait a son rituel
Vintitulé de Manuale sacerdotale. En 1563, Maximilien de
Berghes, archevéque de Cambrai, intitulait le sien Manwuale
sew officiarium curatorum. La méme année, l'archevéque de
Cologne donnait & son clergé un Agenda eccclesiastica sen
pastorale. En 1589, Jean Hauchin, archevéque de Malines,
choisissait le titre de Pastorale. En 1576, 'évéque d’'¥pres,
Martin Rythovius, et en 1591, Pévéque de Tournai, Jean
Vendeville, intitulaient le leur Manuale pastorum. En 1500,
I'¢véque de Ruremonde, Henri Cryckius, publiera son Pasto-
ride ecclesiac ruremundensis. Notons que les rituels manus-
crits d’Overyssche et &' Utrecht, que conserve la bibliothéque
royale de Bruxelles, et qui sont du XVIe siécle, sont intitulés
Pastorale. Thierry de Lynden voulant, semble-t-il, innover,
se souvint que le terme parochus désignait depuis longtemps
les curés, et donna & son rituel le titre de Parochiale. Cette
expression n'était du reste pas nouvelle, et au XVe sidcle
déja, Michel Lockmaier, publiant un traité a Pusage des
curés, lui avait donné comme titre Parochiale parochorum.

Les caractéres du nouveau Parochiale s'inspirent des
méthodes mises en vogue par les nouveaux rituels. Thierry
de Lynden donna a son Parechiale la forme quadripartite
d'un sacramentale, d'un funerale, dun denediciionale et d'un
lebellus  exoveismorum. Le Sacramentale est non seulement
complet, comprenant les sept sacrements, mais il se double
dran petit traité de Sacramentis. Le funerale comprend non
seulement un ordo sepeliends mortuos, mais un pre-jfunerale
dans son ordo juvandi morientes, et un pseudo-funerale dans
son ordo separands leprosos a sanis. Le Benedictionale codific
toute une série de formules pour bénir les objets et les choses.
Enfin, le recuerl d’exorcismes donne les formules dont on
a besoin pour exorciser les personnes et les choses.

IS p—

Le Parochiale de 1592 s’est complété d'un calendrier,
imitant le missel et le bréviaire liégeois qui I'avaient depuis
1485. Ce calendrier était caractérisé par les saints appartenant
au diocése. Mais il avait accueilli toule une série de saints
'origine romaine, gallicane et germanique, notamment du
diocése de Cologne qui était la métropole de Lidge. 1.’ histoire
de ce calendrier faite selon' la méthode de Perdriset, dans
son Calendrier parisien & la fin du moyen dge, serait du
plus haut intérét pour connaitre la vie religieuse du diocése
et les ¢léments qui I'influencérent au cours des siécles. Mais
cela dépasse les cadres de la présente étude.

11, Le de Sacrvamentis inséré dans le Sacramenigle.

L'ane des caractéristique du Parochiale de 1592, c'est
qu’ll a doublé son Sacramentale d'un petit traité De sacra-
mentis. 11 est permis de penser qu’en cela Thierry de Lynden
s'est inspiré du Sacerdotale vomanum, La tradition littéraire
ne dit pas qui est l'auteur de ce petit traité, Mais il est vrai-
semblablement Pceuvre de Jean Chapeaville, fondateur du
séminaire de Liege, ol il enseigna la théologie et qui publia
sur les sacrements plusieurs traités remarquables par leur
clarté et leur simplicité, qualités qui caractérisent la théo-
logie sacramentaire du Parochiale. En voici le schéma gui
me parait étre celui d'un professeur.

De sacramentis in genere. -~ Sacramenti definitio ; mate-
ria et forma sacramentorum ; sacramentorum effectus: ca-
racter et minister ; sacramentorum a malis ministris recep-
tio ; ministri intentio ; sacramentorum numerus.

De sacramento bapirsmi. — Materia ; forma ; minister ; de
suscipientibus baptismum ; de effectibus baptismi; exor-
cismus ; susceptorum numerus ; vascula sanctorum unctio-
num ; admoniticnes generales baptismi ministris.

De sacramenio confirmationis, — Materia ; forma ; minis-
ter ; patrinus seu susceptor ; confirmandorum actus ; confir-
mationis effectus; coeremoniae sacramenti confirmationis,



R 0,

De sacramento paenitentiae. — Est sacramentum ; materia, ;
forma ; finis, effectus ; minister ; qualitas ; scientia, potestas,
bonitas, prudentia ; de tribus partibus sacramenti, contritio,
confessio ; de interrogationibus, de peccatorum circums-
tantiis; de ipso confessionis actu; de absolutione ; modus
absolvendi de excommunicatione ; de casibus reservatis:
de excommunicatione ; de suspensione ; de interdicto; de
violatione ecclesiorum ; de irregularitate ; de votorum com-
mutatione.

De  sacramenio eucharistiae. — Materia, forma, eflectus,
minister ; de suscipientibus ; qui a communione repeliendi ;
modus communicandi ; de vigili eucharistiae conservatione :
modus administrandi eucharistiam sanis ; modus adminis-
trandi eucharistiam infirmis.

De sacramento extremae unctionis. — Materia, forma, effec-
tus ; minister ; quibus administrandum ; uirum iterari pos-
sit ; modus administrandi ; an sit hoc sacramentum necessi-
tatis ; quomodo differat a confirmatione.

De sacramento ovdinis, — Quid sit ordo ; materia, forma,
minister ; effectus ; quot ordines ; officia singulorum ordinum ;
de ordinandorum qualitate ; examen ordinandorum ; habitus
ordinandorum ; titulus ordinationis ; de simonia.

De sacramento matrimonii. — Quid sit ; materia, forma, de
clandestino matrimonio abrogato ; effectus et fructus: vin-
culuny indissolubile ; quis potest contrahere; quot et quae
sint Impedimenta. Ce petit traité n’était en réalité que le
développement des décrets sacramentels du Concile de

Y

Florence que Jean Huet avait ajouté & son Liber.

111, Le sermonaive sacramentel du Parvochiale,

Thierry de Lynden doubla aussi son sacramentale ¢'un
sermonnaire sacramentel avec des sermons types & pro-
noncer & 'occasion de I'administration des sacrements ; il y
mit la remarque suivante : Les plus simples curds et vicaires

powrront véciter I'une des précédentes exhortations par cour ou
par hwre. Les aultres plus scavans en dresseront d’autres
suyvant lewr poride, Uexigence du lew, du temps el des per-
somnes. Les actes anciens accusent la présence dune nowm-
breuse assistance, notamment aux baptémes et aux ma-
riages, tels que les parents, les parrains et les marraines,
les témoins et les amis, si bien quune telle assistance
justifiait l'allocution pastorale. Ces allocutions-types étaient
les suivantes: 1° deux allocutions 4 adresser & ceux qui
assistent au baptéme; 20 deux allocutions relatives 4 la
confirmation : la premiére destinée aux curés de Lidge qui
devaient la prononcer 4 l'occasion des Quatre-Temps parce
que la coutume voulait qu'en régle ce sacrement s'ad-
ministre 4 la cathédrale; la seconde destinée aux curés
ruraux quand, apprenant le passage prochain du suffragant,
ils la pronongaient pour préparer leurs paroissiens & étre
confirmés par lui ; 3° la troisitme était l'allocution-type
que les curés devalent prononcer sur l'eucharistie le jour
de Piques parce que c'était alors le grand jour des com-
munions pascales; 4° enfin, pour les relevailles, il y avait
une exhortatiuncule modéle 4 adresser A l'accouchée ef aux
quelques personnes qui l'accompagnaient. Le Manwuale de
Cambrai de 1562 et le Manuale sacerdotum insignis eccle-
siae atvebalensis en 1563 avaient toute une série de pareilles
exhortations : ad adstantes baptismo, — ad penitenies, — ad
commaunicantes, — ad contrahentes matrimonium, — ad in firmos
communicaturos et adstanies, et enfin ad adslanles funeribus.
Quant au Sacerdotale romamiwn et av Pastorale de Malines,
ils n'avaient qu'une allocution pour le mariage.

IV. La Uturgie baptismale du Parochiale de 1592,

La liturgie baptismale du Parochiale de 1592 est substanticl-
lement la méme que celle du Sacramentale de 1521, de 1'Ordo
de Jacobeus et du Liber de 1553, et souligne ainsi les liens
de filiation liturgique unissant les quatre rituels. Mais on y



— 64—

trouvait de trés intéressantes particularités qu’il importe
de souligner.

Thierry de Lynden, abandonnant le systéme d'un double
formulaire autonome, I'an pour gargons et I'autre pour filles,
qu'avait inauguré Jean Huet, revient au formulaire unique,
Gui ¢tait celul du Sacramentale de 1521 et de 1'Orde de jaco-
beus, ce qui suppose une large amélioration inteilectuelle
du clergé lidgeois a la fin du XVI¢ siécle.

Pour bien comprendre ce qui va suivre, il faut se rappeler
que jadis toutes les églises étaient orientées, ayant leur
abside dirigée du cdté du soleil levant, et leur porche localisé
a4 loccident, du c6té du soleil couchant. Le soleil levant,
c’est le royaume de la lumiére, qui est celui du Christ ;
le soleil couchant, c¢’est le pays des ténébres, qui est celui
de Satan. Le Parochiale, définissant la position et Pattitude
du curé baptisant sous le porche, dit versus ad occidentem,
ce que du resle les aunfres rituels laissaient supposer, mais
sans le dire. Cette orientation du baptisant avait comme
conftrepartie 'orientation du catéchumeéne se trouvant devant
lui. Les rites catéchuménaux, que saint Auvgustin appelait
le sacrement de U'exorcisme, Sacramentum exorcismu, étaient
dirigés contre le démon, dont le royaume était situé a 'occi-
dent, séjour des ténébres. Le prétre pour exorciser se tournait
donc vers l'occident pour attaquer directement celui qu'il
voulait atteindre. Ie catéchumeéne, au contraire, localisé
en face du curé, se tournait vers orient d’ol il attendait
la lumidre que 1'Oriens ex alto va lui apporter par la tradition
prochaine de I'évangile, du symbole et du pater. Les insuf-
flations initiales restent trinitaires et Thierry de Lynden
n'y apporte aucun changement. Thierry de Lynden réforma
aussi le régime des consignations en supprimant les analy-
tiques et en ne conservant que les synthétiques, celle du front
et celle de la poitrine. Quant aux oraisons : Preces #ostras...
et Omnipotens..., elles sont reprises du Sacrameniale de
1521 et du Liber de 1553. Le compilateur modifia aussi le
systétme de Veffétation. Se souvenant de la guérison du

sourd-muet, iI organisa l'insalivation avec un mélange de
saltve et de poussiére que le célébrant avait malaxée dans
la. paume de sa main gauche, Cette méthode semble d'origine
germanique et nous la trouvons dans 'Agenda de Naum-
bourg en 1502 et dans le Benedictionale de Meissen en 1512 (1).
L’entrée dans l'église se faisait dans le Liber de 1553 avec la
formule : Intra Ecclesiam Det, qui marquait la coupure entre
les rites catéchuménaux et les baptismaux, Le Parochiale
de 1592 adopta une formule nouvelle : Ingredere in templum
Dei ut habeas vitam acternam el wivas in saccula sacculorum,
Cette formule avait été adoptée par de nombreux rituels.
Citons le Manuale A'Upsal en 1437, les Actus sacerdotales
de Skara en 1493, le Manwuale curatorum de Roskild en 1513,
le Liber agendorum de Schleswig en 1512 ; Udgenda de
Schwerin en 1521, le Manuale d'Abo en 1522 et le Manwuale
de Lincoping en 1525. — La seule particularité intéressante
des rites baptismaux est celle de I'orientation sacerdotale et
de l'orientation du catéchuméne pour Ia triple renonciation
au démon : Ipse, facie ad orientem versa, obstritice ex opposito
puerum supra fontem gestante. L'attitude orientée du prétre
a comme contrepartie I'attitude «occidentée» du- catéchu-
mene e¢x adverso. Celui-ci, pour renoncer & Satan, se tourne
contre loccident parce qu’il est lempire des ténébres
olt régne le démon. Cette «occidentation » est primitive,
mais nous ignorons olt Thierry de Lynden 'a directement
puisée.

V. L'ovdo ungendi infirmum du Parochiale de 1592

La liturgie de I'extréme onction du Parochiale de 1592 diffe-
re peu de celle du Lider de 1553. Nous dirons les quelques
modifications qu'y a apportées Thierry de Lynden. Les
formules de I'aspersion initiale et des oraisons qui la suivent
ont subi quelques modifications. La premiére formule :
Aqua benedicta sit nobis salus et vita, nous parait originale.

(1) SCHONFELDER, Ritualbiicher, 11, p. 52, Paderborn 1608,



—_ 66 —

La seconde : Benedic, Domine, domum istam et ommnes habi-
tantes in eq, quia tu, Domine, dixisti : pax huic domus. Benedicts
vos @ Domino qui fecit coelum et terram, est empruntée & I'Ordo
d'un vieux missel de Remiremont (1).

Les trois oraisons qui suivent complétent le rite de l'as-
persion :

1) Yoraison : Exaudi nos, Deus salutaris noster..., est celle
de l'aspersion dominicale ;

2} la seconde : Omnipotens et acterne Deus, quacsumus im-
mensam pietatem iwam, ui ad infroitwm... se trouve dans
'Ordo de Remiremont ;

3) la troisiéme : Ommipotens et misevicors Deus, gui sacer-
dotrbus twis... est celle d’un vieil Ordo d'Amiens, mais se lit
dans de nombreux rituels {2).

L’absolution, qu’elle soit sacramentelle, c’est-a-dire la
conclusion d'une confession, ou qu’elle soit non sacramentelle,
c’est-d-dire du genre de celle par ot commence la messe,
précede ici les psaumes de la pénitence, tandis qu'elle les
suit dans le Leber de 1553. Dans ce dernier cas, ils auraient
une valeur satisfactoire, tandis que dans le premier cas, ils
seraient préparatoires 4 la réception sinon du sacrement, du
moins d'un sacramental. La formule d’absolution ne manque
pas d'intérét : Dominus Jesus Christus qutl est surmus pontifex
te absolvat | et ego auctoritate ipsius qua fungor indignus
absolvo te tmprimis a vinculo excommunicationss ef a quibusvis
censuris ecclesiasticis 1n quanium possum et indiges | deinde,
absolvo le ab omnibus peccatis tuis in nomine Patris et Filii
et Spiritus Sancti. La confession est suivie d’une profession
de foi consistant dans la récitation du symbole et dans un
acquiescement 4 une série de propositions soumises au
malade par le prétre et que le Parochiale affirme conforme

(1) Martinw, Opus sifation L. 1, cap. V11, art. IV, ordo 17, Anvers 1763, Vol, I,
page 327,
(2) Mawting, Ibidem, ordo 27 ; Vol. I, p. 341.

a une longue tradition, pro more antiquo ecclesiae. Voici ce
vieux formulaire : Mon Amy, ne croyez-vous pas fermement
lous les articles de foy et géndralemeni lowt ce que nostre miére
FEglise nous ensergne ef propose de croive 7 — Ouy, Sive, —
N'estes-vous pas bien joyeux de ce qu'il plaist & Diew vous faire
la grace de mowrir en la foi chrétienne de nostre Mere ' Eglise ?
— Ouy, Sire. — N'estes-vous pas marry et displeysant d' avolr
st souvent el tant griefement offensé Diew durant le cours de
volre vie ef ne luy en criez-vous pas mercy de lout votre caur 7 —
Ouy, Sive. — Que s'il luy plaisott vous renvoyer vostre santé,
ne proposé-vous pas, movennant sa sainie grice, de vous amen-
der et de wiewx vivre a l'adventv que vous n'avez faict le temps
passez 7 — Quy, Sire, -~ De lous biens et grdces, faveurs el
nusericordes, que vous aver vegu de Luy, ne Ien vemerciez-vous
pas awusst de lowle vostre affection ? — QOuy, Sire. — Ne
demandé-vous pas pardon & lous ceux et celles que vous poldriez
avoir offensé ? — Ouy, Sire. — Et en cesle resignation, vous
protestez devant moi, vostre pasteuwr, volotr perseverer jusqu’a
la fin en ceste volonté, au moyen de laguelle vous venoncez a
tous pechesz, au monde, & toute volupter, aw diable ¢t & toutes ses
pompes et tentations pour adherer @ ung seul Jesus-Christ vostre
saulvenr et rvedempteur en vray foy, esperance et chavité par-
faicte 72— Owuv, Sire, Tel est mon destr el ma volonié, Sive, de
vivre eb mouriy en ceste foy, et en telle protestation je veux finiy
ma vie ¢l vendre won ame a Diew pour la prendre en son royaune
celeste. Pareil interrogatoire, avec des formules éguivalentes
se retrouve dans le Sacerdofale vomanwum et dans le Pastorale
de Malines de 1589, et plus anciennement dans le vieil Ordo
de Remiremont. Les psaumes de la pénitence se complétent
dans le Parochiale des litanies que n'avait pas le Liber de
1553, ce qui était une anomalie, et sont suivis du baisement
de la croix, qui dans le Liber de 1553 se faisait aprés la con-
fession. Les onctions et leurs formules sont celles du Liber
de 1553. Seule, oraison Propilictur est déplacée: le Liber
de 1553 la localisait aprés la confession, le Parochiale de 1592
la mettait aprés les onctions. Le Liber de 1553 n’avait codifié



— 68 —

que deux groupes de bénédictions finales, le Parochiale de
1592 en adopta quatre et les puisa 4 la méme source ¢’est-a-
dire directement ou indirectement & I'antique Ordo wungendi
wnfirmam d'un manuscrit de Fleury-sur-Loire.

VI. La liturgic matrimoniale du Parochiale.

Thierry de Lynden apporte d’assez nombreuses modifica-
tions a la liturgie matrimoniale du Liber de 1553 que nous si-
gnalerons au cowss de cet exposé. Si, au dire du Liber de 1553,
les frangailles étaient obligatoires & Lidge, le Parochiale de
1592 constate leur disparition presque compléte : freguentius
omisss sponsalibus, Les fiancailles ne se font plus sous le
porche mais 4 Pintérieur de ’église, ce qui semble accentuer
leur caractére religieux. Le contrat revét toujours la forme
d'une question avec réponse affirmative: Mon ami, jures-
vous el prometiez-vous par la foi gue vous devez & Diew, que
vous prendrez Maria, donl vous tenez la main, pour femme ef
epouse, dans les quarante jours, st Diew et I' Eglise y consentent ?
Ce texte differe quelque peu de celni du Liber de 1553. Lap-
probation de 1592 différe de celle de 1553 et est beaucoup
plus courte : If ego haec sponsalia et hanc vestram muduam
fidem ol promissionem auctorilale qua fungor confirmo in
nomine Patris el Filit et Spiritus Sancti. Le célébrant ajoute
{a recommandation de la continence conjugale que le Liber
de 1553 plagait a la fin de la liturgie matrimoniale : 7% autem
cun acceperts eam, ingressus cubiculan per tres dies continens
esto, et nilil aliud nisi orationibus vacabis cum ea. Le Paro-
chiale donne alors le texte d'une allocution finale type que le
célébrant pourra ou bien lire ou bien réciter par ceeur ou
bien utiliser comme théme d’une exhortation qu’il compose-
rait lui-méne,

Thierry de Lynden a introduit dans son « Parochiale »
quelgues modifications que nous allons signaler. Le mariage
se célebre sous le porche 14 ot cette coutume existe, Sinon,
les cérémonies se passent 4 1'église : le célébrant recoit les

futurs 4 la porte de ’église, les asperge, les conduit a l'autel,
célebre la messe pour eux, les marie et si telle est la coutume
les reconduit chez eux. Aprés §'étre assuré de la liberté des
futurs, le célébrant bénit 'anneau nuptial, rite que ne con-
naissait ni le Sacramentale de 1521 ; ni 'Ordo de Jacobeus,
ni le Liber de 1553, avec les deux formules : Benedic, Domine,
anmutlum hunc... et Creafor el conservalor Jnumani generis...
Cette bénédiction est ancienne et de nombreux rituels la
connaissaient, tels '4 genda ecclesiastica de Cologne en 1335
et en 1502, le Manwuale A'Upsal en 1487, les Actus sacerdotales
de Skara en 1493, le Liber agendorum de Schleswig en 1512,
le Manuale curatorwm de Roskild en 1513, le Manuale ’Abo
en 1522 et le Manuale curalorwm de Cambrai en 1562, Qu{mt
a l'imposition de Yanneau, il suit immédiatement la passation
du contrat mafrimonial. L’enroulement de I'étole autour
des mains enlacées s'accompagne d'une formule de contrat
matrimonial que Thierry de Lynden a modifiée et qui nous
parait originale : Moi, Jean, je prends pour femme et loyale.
epouse Mavia ici presente, et je lui promets et jure par la foi
de mon ame et par ma part de Paradis, par le sacrement de
bapteme que 7'as vegu, que e lui serai fidele mari, et ne I'aban-
donnerat, mats la garderai comine mol-méme en tous etats et
conditions que le Seigneur Diew nous wvoudra imeltre zf.of.f,s‘ies
jours de notre vie. Anst, veuille Diew m'aider of tous les sainis
du Paradis. L'imposition de lanneau se localise entre le
contrat matrimonial qu’il achéve en lui donnant son symbole
et Papprobation sacerdotale qui en souligne le caractére
sacramentel. Elle se fait par Paction combinée de I'époux
et du prétre: celui-ci aprés avoir remis l'anncan a l'époux
conduit la main de celui-ci et met successivement 'annean
a l'index, au médius et & U'annulaire de 'épouse en invoquant
le Pére, le Fils et le Saint-Esprit. Ce rite, Thierry de Lynden
semble I'avoir emprunté au Manuale insignis ecclesiae came-
racensts de 1503. Thierry de Lynden a modifié comme suit
la formule de la confirmation sacerdotale du Liber de 1533 :
Deus Abraham, Deus Isaac et Deus Jacob wvobiscum si,



— Q)

vobiscum permancat et multiplicet in wobis suam benedictio-
nem. Il ego conjuingo vos tn matrimonium in nomine Patris et
Filw et Spivitus Sanct. Un formulaire analogue se retrouve
dans V'dgenda ecclesiastica de Cologne de 1562 et dans de
nombreux rituels.

VIL. Les sacrements de pénitence et @ eucharistic,

Abstraction faite de la doctrine relative 4 ces deux sacre-
ments et aux formules qui servent 4 leur administration, voici
quelques-unes des particularités que signale 4 leur endroit
le Parochiale de 1592. Le Parochiale de 1592 ne connaft pour
les confessions que la sedes ou le scamnum dont parlaient les
statuts synodaux de 1287 quand ils disent: Presbyvieri in
superpelliceo vel cappa rvotunda confessiones audiant et cum
stola superposila ad confessiones sedeant. Quant aux pénitents,
ils s'agenouillent aux pieds du confesseur: pedibus ejus
pervolulus, capite aperto, manibus junctis, armis si habeant
depositis. L'iconographie nous conserve de nombreuses figu-
rations qui représentent la sedes confessionalis primitive,
congue comme un simple siége, Quant au confessional borro-
méen, que les textes définissent : crate perforata insiructa sedes,
et ot le confesseur est séparé du pénitent et du public par une
cloison, il n'apparaitra & Litge qu'au XVIIe siécle, ainsi
quen témoigne le Parockiale de 1641. Le Parochiale de 1592
ignore, semble-t-il, le banc ef la nappe de communion ; il
se contente de dire: Cerio ordine el modestia ad communi-
candum procedant, ul, cum ommes qui primo ordine se offerant
communicaverunt, surgant a nmunistro ad hoc deputato
ablutionem acceplarr, et alid subsequenles, servaio suo ovdine,
succedant et stmiliter commaunicent. Les communiants doivent
conununier par rangée, la seconde succédant & la premiére
et les communiants regoivent les ablutions. L’iconographie
compiete ces données du rituel en nous montrant les commu-
niants agenonillés an palier de 'autel ol le prétre les commu-
nie. Quand le banc de communion borroméen, composé d'un

— L

scammnum mobile ou immobile recouvert d'une nappe, s'ins-
talla-t-il dans le diocése de Ligge, nous n’avons pu le découvrir,
Le tabernacle ou armoire eucharistique est considérée par
le Parochiale comme destiné en ordre principal & conserver
la sainte réserve gardée pour la communion des malades,
les saintes hosties destinées & la communion des fideles étant
consacrées en ordre idéal, pendant la messe ol ils communient.
Le Parochiale connait deux systémes de tabernacles, dont
Pun est localisé in eminentiore et benemmunito loco, et autre
n ipso altari majori in tabernaculo ligneo decenti. 1'ar-
moire eucharistique localisée sur le maltre-autel est celle
qui a fini par prévaloir. L'autre systéme celui de l'armoire
eucharistique localisée en un point élevé a été réalisé au dio-
cese de Lidge, comme ailleurs en Belgique de différentes
fagons : 'armoire eucharistique pariétale encastrée dans la
muraille droite du cheeur; la tour eucharistique localisée
elle aussi dans le cheeur & droite ; la colombe ou la pyxide
eucharistique suspendue au dessus de ’autel et dont Uicono-
graphie nous conserve de nombreuses figurations. Dans quelle
proportion ces trois systémes se partagérent-ils les églises
du dioctse de Lidge, nous n’avons pu 'établir. $i nous en
croyons le Parochiale de 1592, Phques était au diocdse de
Ligge le grand jour des communions pascales, et de 13, Uallo-
cution du Parochiale sur la communion et la confession
genérale et détaillée par laquelle le curé y préparait immé-
diatement les fidéles et dont le texte avait &té codifié par
Thierry de Lynden. Les hosties destinées a }a communion
pascale étaient consacrées pendant la messe de communion
et ainsi la communion pascale était non seulement sacra-
mentelle mais sacrificielle. Le vin d’ablution destiné aux
fidéles qui viennent de communier correspond au méme vin
avec lequel le célébrant a purifié le calice aprés avoir com-
munié et qu'il prend pour se purifier la bouche. Cette ablution
des communiants était définie comme suit par lordinaire
des carmélites en 1616 : vinum ad ora communicantium ablu-
enda. Le mécanisme de V'ablution des communiants est défini



comme suit par le Parochiale de 1502 . Dwm sacerdos sacra-
mentumn repondl, custos vel alius honestus vir ablutionem ex
calice circumvoluto linteo, vel vase alio homesto porrigit. Ce
texte suppose donc que l'observance de I'ablution reste en
pleine vigueur. Les rituels de 1701 et de 1732 laissent enten-
dre que le régime des ablutions est en vole de disparition.
Celui de 1701 en parle comme suit : Custos vel alius honestus
vir, st consuctudo adhuc duret, ex calice vel alio vase honesto
ablutionem porrigit ;) et celul de 178¢ dira : Ubi viget consue-
tudo porrigendi comununicatis ablutionem ex calice linteo cir-
cunwoluto retineri polest, Les ablutions caractérisaient aussi
la communion des malades en viatique. Le Parochiale de 1592
apres avoir dit : vimwm procurent domestict et aguam, ajoute :
perfusis wvino digitis guibus sacram hostiam temwit, itradat
sacerdos ablutionen infirmoe nikil dicens,

VIIL. Les sacrements épiscopaux de confirmaiion et d ovdre.

Le Sacerdotale romanum ne s'était incorporé ni la con-
firmation, ni lVordre. Le Pasiorale de Malines, le Ma-
nuale pastorwm ’Ypres, le Manuale pastoruwm de Tour-
nai, le Manuale curatorum de Cambral n'avaient admis que
la confirmation. Le Parochiale de Lidge codifia la confir-

mation et Yordre si bien qu'il fut un Sacramentale complet.

Le Parocheale n'inséra le sacrement de confirmation que
dans ses rapports avec les curés qui devaient y préparer et
y conduire les enfants et aussi 4 cause de leur réle dans la
question des fascia, Le Parockiale localise a Lidge 'adminis-
tration de la confirmation : Huic ecclesiae leodiensi singulare
est ub nusquam quam i ipsa metropolitana civitate leodienst
ovdines (confirmatio) conferantur ; pastorum istius civitatis
munus  est populum singulis qualuvor temporibus cohortars,
La régle ¢tait donc que les confirmands devaient venir &
Litge pour y recevoir le sacrement de confirmation. Et de
la, Vallocution-type, 4 lire ou & réciter par les curés liégeois,
aux quatre-temps pour y préparer les fidéles. Les quatre-

— 73 [—

temps étaient aussi le temps idéal pour administrer Pordre
et la confirmation. Cependant quand e sulfragant parcourait
le diocése, les curés pouvaient en profiter pour faire confirmer
levrs paroissiens. Lt de la, I'allocution-type offerte par le
Parochiale aux curés ruraux pour pareille éventualité. Le
Parochiale codifie comme suit la tradition de la jascia de
confirmation : Conflrmati caput fascia liviea propler chrismalis
reverentiam civcumligatur | quae fascia, tertia die o confirma-
tone, a sacerdote non ab alio, deponi debet, et frons confirmati
sale et agqua cum stuppis reverentur tergi debet, ipsagque fascia
cuimn Stuppis exuri in sacvario vel allas in sacros usus per
sacerdotem applicari. La tradition amalarienne voulait que,
par respect pour le saint chréme, on s’abstint pendant sept
jours de laver e front du confirmé. Au 13¢ siecle, s'implanta,
la coutume, qui bientdt s‘universalisa, d’entourer le front
d’une bandelette (fascia), de la faire retirer aprés trois jours
sinon par Ie curé, dit moins par un prétre, et de la briler. Le
Parochiale de Malines voulait que la cendre ainsi formée
servit & I'inposition des cendres le mercredi qui ouvre le
caréme. Si Thierry de Lynden a introduit le sacrement de
Pordre dans son Parochiale ce n’est pas que le curé soit
ministre de ce sacrement, mais bien parce que chargé de
Penquéte canonique sur les ordinands et de rédiger les litte-
rae festimoniales 4 envoyer A I'évéque, il était bon qu'il eut
4 sa disposition la doctrine et les directives dont il avait
besoin.

1X. Le funerale ou agenda wmortuorum du Parochiale,

Le funerale du Parochiale de 1592 comprend non seule-
ment lagenda moriworwm ou la liturgie des délunts,
malis encore un pre-funerale dans son modus juvandi morienles
et un pseudo-funerale dans son modus separandi leprosos a
sanis. Le modus juvandi morientes est un pre- junerale, parce
qu'il précéde la mort et les funérailles. A I'exception du rite
de l'ostension de la croix, il est celui du Pastorale de Jean



gﬁ,,,,.74_.

Hauchin qui lui-méme Pavait emprunté, en partie du moins,
au Sacerdotale romanwm. 1) La premiére partie comprenait :
Considera. frater carissime ; — Agnosce dilectissime frater ; —
Considera [rater quod. — Les onze questions relatives au
salut et les orationes breves in morte dicendae sont du Pasto-
rale de Malines. 2) La seconde partie comprenant les Lita-
nies © Profisciscere anima christiana — Commendo fte oML PO~
tentt Deo — Suscipe, Domine, servum tuswm — La série des
Libera ewm — Commendamus (b, Domine, animam, et enfin
Delicia juventutis meae sont du Pastorale de Malines qui les
a pris au Sacerdotale romamwm. 3) Quant au rite de losten-
sion de la croix que Thierry de Lynden a introduit aprés
le Dilecta fuventutis meac et accompagnée des psaumes 11y
et 118, il ne se trouve ni dans le Pastorale de Malines, ni dans
le Sacerdotale vomanum et nous n'en avons pas repéré les
sources. 1l est donc permis de le considérer comme original.
[l mérite de retenir notre attention, d’autant plus qu'il
réveéle une dévotion particuliére & la croix. Le texte liturgique
qui accompagne 'ostension se déroule comme suit, résumant
la Passion entiere : Dewus qui pro redemptione mundi voluists
nasct, circumeids, a Judaeis veprobari, a Juda tradifove osculo
Iradv, winculis alligari, sicul agnus innocens ad vickimam duci,
conspeciibus Annae, Cayphae, Pilati et Herods indecenter offert,
a falsis testibus accusart, flagellis et opprobiis vexari, spuiis
consput, spinis coronari, colaphis coedi, arundine percuti,
facte velayi et vestibus exui, cruct clavis affigi, in cruce levari,
tnler latrones deputari, felle et aceto potari et lancea vulnerari :
i Domine, per has sanctissimas poenas tuas quas ego indignis
recolo el per sanctam crucem et movtew tuam Lbera famulum
bwum @ poents inferni el perducere digneris quo perduxists
latronem bwwin crucifixuimn qui cum Patre ef Spiritu Sancho
vives el vegnas in saccula saeculorum. Amen. Ecce crucem
Domind, fugite partes adversae, vicit Leo de tribu Juda, Radix
David. Jesus Nazarenus vex Judacorum defendat nos ab ommni-
buts malis in saccula sacculorum. Exsurgal Deus et dissipentur
imamact ejus el fugiant qui oderunt ewm a facie ejus. Adoramus

,,,,, - 75 J—

te Christe ef benedicimus tibi quia per crucem luam redemists
mundum. Per signum sanclae cructs de inimicis nostris, libera
nos Domine Deus noster. Perpetua nos, quaeswmus Domine,
pace custodt quia per signum sanctae crucis redimere dignatus
¢s. Respice quaesumus Domine super hanc jamilians tuam pro
qua Dominus noster Jesus Christus non dubilavit manibus
tradi nocentium el cructs subire lormentuin, I'ntervenial pro hoc
famulo guaesumus Domine Jesu Christe apud luam clementiam,
prissima Virgo Maria mater tua, per cujus sacratissimam
animam, n hora passionis e wmortis tuae doloris gladius
pertransivit. Per te Christe, Salvator mundi, rex gloviae qui
vivis et regnas tn saecula saeculorwm. Amen. — Cet appel
& la croix que Thierry de Lynden introduisit non seulement
dans son ordo wngendi infirmum, mais encore dans son
modus juvandi morientes, ne serait-il pas révélateur d’une
dévotion liégeoise aux reliques de la vraie croix que la collé-
giale Sainte-Croix possédait depuis le XIIIe sidcle ? Enfin,
le modus juvandi morientes s'achéve par les psawmes 117 et
118 et les oraisons Subvenite — Tibi commendamas animam
famele fui ; et Suscipe Domine animam, que nous trouvons
dans le Pastorale de Jean Hauchin qui lui-méme les avait
empruntés au Sacerdotale romanuwm. Le funerale comprend
deux ordines dont Yun est 'ordo sepeliendi adulfos et Pautre
Vordo sepeliendi parvidos. Le premier est emprunté au Pasto-
vale de Jean Hauchin : la levée du corps avec ses psaumes et
ses oraisons; la conduite & I'église avec ses répons; les
trois absoutes aprés la messe des morts ; la conduite au ci-
metiére avec I'In paradisum ; Iinhumation avec ses asper-
sions, sa triple consignation du cercueil et son triple jet de
terre. Le chant du seul Im paradisum pour la conduite au
cimetiére souligne que celui-ci jadis, entourait toujours
I'église paroissiale. Le second ordo est copié Iui aussi du Paro-
chiale de Jean Hauchin : U'absoute ad jeretrum avec le Sinite
parvulos vemire et l'oraison Deus ommipotens yedemptor... ;
la conduite au cimetitre avec le psaume Lawudate, pueri...
et Voraison : Ommipotens sempiterne Deus, sanctas puritatis



6 —

amator..., Uinhumation avec son psaume et son oraison ;
et le retour a I'église avec le Benedicite omnia opera Domini. ..
et Deus qui miro ovdine angelorum... en sont l'ossature litur-
gique.

X. Le psendo funerale ou le modus separandi leprosos a sanis,

in codifiant dans son Pastorale la liturgie de la sé-
questration des lépreux, Thierry de Lynden reconnais-
sait que la lépre n'avait pas encore disparu du pays de
Liége au XVIe sidcle et que la séquestration des lépreux s'y
faisait encore avec des rites religieux. La lepre faisait encore
des ravages au pays de Liége (1) au XVIe siécle. Le doyenné
de Beeringen, vers 1550, avec ses 26 paroisses, accusait une
moyenne de 1o cas de lépre par an, moyenne qui descendit
A trots vers 1595. Le doyenné d'Hasselt en comptait trois en
1018 et en 1619. £t le doyenné de Jodoigne eut des lépreux
jusquan XVIIe siécle (2).

Le modus separandi leprosos a sanis codifié par Thierry
de Lynden est le méme que celui du rituel provincial de
Reims (3} de 1585. L’a-t-il emprunté directement a Reims,
ou s'est-il borné a insérer dans son Parochiale des rites en
usage dans son diocése, nous ne savons. Que la liturgie de la
séquestration a Liége ait eu la forme d'une liturgie funéraire,
les rites qui la constituaient et Ia glose qui les accompagnait
le prouvent a suffisance. La conduite du Iépreux de sa maison
a Péglise avec chants liturgiques, la messe, 'aspersion du
malade, sa conduite a la léproserie et la plantation d’une
croix, constituent la méme armature que celle des funérailles.
Et les défenses que le compilateur y a ajoutées confirment
cette opinion : défense de chanter des répons tirés de P'office
des morts, de placer le lépreux sous un catafalque, de le

{1} Cuvssuns, Les doyens ruraux die diocése de Lidge dans le Bulletin de la sociétd
d'art ot d'histoive du diecdse de Lidge, tome 1X, page 207, Litge 1895,

(2) Yamon pg Louver, Hisloive de la ville de Tirlewiond, I, p. 336, Gembloux 1441,

(3) MARTRNE, De antiguis ecolesiae ritibus, L. 111, cap. 10 ordo 2, Anvers 1763 ; vol.
II, page 368.

—— 77 —

couvrir d'un drap mortuaire, de Uentourer de cierges, font
supposer qu'on le faisait jadis. Cette litwrgic 4 caractére
funéraire était du reste celle des Ordines d’Amiens, de Tulle,
de Chilons-sur-Marne et aussi d’'un ancien rituel rémois.

XL La bturgic des relevailles.

La liturgie des relevailles telle que 'a codifide Thierry de
Lynden, nous parait originale. Elle n’est celle ni du Pastorale
de Malines, ni du Sacerdofale romanum et nous n'en avons pas
repéré les sources. Le prétre en surplis et avec I'étole recoit
Paccouchée a la porte de I'église, Iui donne un cierge allumé et
I'asperge. Il Fintroduit dans I'église et la conduit & lautel
en disant : Intra cum gaudio in templum Domini tui. Aprés
une courte allocution, i récite sur elle Poraison de ia Puri-
fication, puis lul mettant 'étole sur la téte, il récite Ulnitium
johannique. La cérémonie se termine par une bénédiction
avec la formule : Benedictio Dei omnipotentis, Patris... La
récitation sur l'accouchée de 'Initimm johannique n’est pas
particuliere a Lidge : nous la trouvons aussi dans un vieux
rituel de Chéalons-sur-Marne, dans un Ordo de Limoges (1)
et dans le Manuale insignis ecclesiae cameracensis de 1503,

XII. Le Benedictionale.

Les premiers rituels liégeois, le Sacramentale de 1521 et le Liber
de 1553, n'avaient quune seule formule de bénédiction, celle
des cloghes. Les premiers rituels belges, le Liber Eeclesiae
Gandavensis de Cornelius Jansenius en 1571, le Manuale pas-
torwm de Martin Rythovius, évéque d'Ypres, en 1576, le Pas-
torale de Jean Hauchin, archevéque de Malines en 1580,
n'avaient pas de Benedictionale. Bt le Manuale pastorum de
Jean Vendeville, évéque de Tournai en 1501, n’avait qu'une
tormule pour la bénédiction d’une cloche. Cependant, dés le

(1) Martixe, Ibiden, L. 1. cap. IX, art 5, ord. 11 et 12, Anvers 1963 ; volume
II, pages 135 et 130.



[ 78 —

XVIe sieele, de nombreux rituels avaient un benedictionale
plus ou moins bien fourni. Le Sacerdotale romanum avait codi-
fi¢ de nombreuses formules de bénédiction. Dés 1562, ' A genda
ecelesiastica de Cologne avait des formules pour bénir I'agneau
pascal, la viande, les ceufs, le {romage, le beurre, le sel, le pain
et le vin, I£t le Manuale de Camnbrai en 1503 avait des pritres
de bénédictions pour l'ageau pascal, pour le pain, la vigne,
le fromage, les ceufs, les brebis, les oiseaux, les croix et les

maisons. Thierry de Lynden dota son Parochiale d'un bene-

diciionale assez bien fourni et y mit des formules pour le
pain, le vin, la biére, 'huile, la vigne, les médicaments, les
ceufs, les fruits, les maisons nouvelles, les navires, bénédictions
qui ne sont pas sans jeter une intéressante lumiére sur la vie
liégeoise & la fin du XVIe siécle,

XIIL, Le libellus exovcismorum.

Certains rituels anciens n’avaient pas d’exorcisme ; d’autres
en avaient peu. Le Manuale de Cambrai de 1503, et celui de
1502 n’en avaient pas. Le Sacerdotale romanwm en avaient
pew. Le Liber de Gand en 1571 n'avait que 'exorcisme dit de
saint Ambroise. Le Pastorale de Malines en 1589 en avait
trois @ celui d'un possédé, celul d’une maison hantée et celui
d'une tempéte. Le Manuale pastorum d'Ypres et celui de
Tournai en avaient quatre et en particulier ceux qu’on attri-
buait & saint Basile et 4 saint Chrysostome. Thierry de Lynden
fut plus accueillant et admit dans son Parochiale toute
une série d’exorcismes :

1) deux exorcismes d’énergumeénes ;

2} un exorcisme d’animaux frappés de maléfices ;

3) un exorcisme du laitage, du bewrre, d’eau atteints de
maléfices ;

4} un exorcisme de la tempéte ;

5} un exorcisme d’animaux nuisibles ;

6) un exorcisme de maison hantée.

R -

—— 79 —

Les exorcismes d'un énergumene, de la tempéte et de la
maison hantée sont du Parochiale de Malines. Le sccond
exorcisme d'un énergumeéne s'apparente 4 exorcisme dit de
saint Ambroise que Cornélius Jansenius avait admis dans
son Liber Ecclesine gandavensis aprés Pavoir emprunté au
Sacerdotale romanum. Nous n’avons pu repérer les sources des
exorcismes des animaux et da laitage atteints de maléfices.
Quant aux formules Exorcizo te, pestifers vermes — Preces nos-
tras quaeswumus Domine, divigées contre les animaux nuisibles
et Domine [esu Christe qui Jordanss..., destinée aux eaux
infectées, nous les trouvons dans le Sacerdotale romanum.

CHAPITRE IV. Les wituels de 1647, de 1707 ef de 7782,

Le Parochiale de 1592 s’est perpétué dans les rituels de
1641, de 1701 et de 1782 qui en conservent la substance,
avec de légéres modifications et quelques ajoutes, si bien
qu'on peut dire qu’il a prolongé pendant deux sidcles son
existence liturgique. Nous allons voir les changements
apportés dans ces éditions successives.

I. Le Parochiale de 7647.

L'intitulé du Parochiale de 1641 est le méme que celui du ri-
tuel de 1592 avec cetie ajoute qui en dit les différences : Jussu
et auctoritate Ferdinandi a Bavaria, episcopt et principis leo-
diensis, magna cura hac nova novissima editione emendatum el
auctum. Cette édition est donc corrigée et augmentée ; elle a
¢té publiée par les héritiers de Guillaume Hovius, alors que le
Liber de 1592 était sorti des presses de Henri Hovius. Les Ho-
vius étaient donc les éditeurs de I'évéché de Lidge. La préface
nous dit les raisons qui ont déterminé cette nouvelle édition :
Pene omnia exemplaria librorum hgusmodi ritmalis sic esse
vetustata, attrita et destructa, wi passim deficiant el plurimis
locts destnf. Quant aux principes qui ont présidé A cette
réedition, la préface les définit comme suit : Hic Liber vitualis



e BO e

non fantum a lheologis recognitus el correcius, sed facla colla-
tione cum romane, colontenst el aliis tam antiquis quam novis
ejusdem arguimentt libris auctum, maulits quo ad Del gratiam,
ecelesiae utilitatem et animarion salulem wutilibus documentis
locupletior vedditues el magis completus. Le rituel de Cologne
dont il est ici parlé est Udgenda ecclesiastica publié en
1014, puis en 1637 par Ferdinand de Bavitre, archevéque
de Cologne, et qui gouverne la principauté de Litge de
1618 & 1650. Quant & Vawctwm, il se justifie par les ajoutes
suivantes : on y trouve des précisions quant a Uexamen 2
faire subir aux ordinands; on y donne le texte de quelques
pricres en langue vulgaire & faire réciter par les malades ;
on y fixe les termes du formulaire & utiliser par les curés
pour les inscriptions dans les registres de mariage; on y
trouve la notation des chants du service funtbre; on y
ajoute Vordo reconcilandi coemeterium ; on y compléte le
recueil des formules de bénédiction et des exorcismes et le
volume se termine par wn f{ort curieux modus discernends
apparitiones spiriluwm.

II. Le ritueel de 7707,

Llintitulé du rituel de 1701 a 6té modifié comme suit, subis-
sant, semble-t-il, U'influence du titre choisi par Rome pour le
sien : Retuale sew Parochiale leodiense Evnesti et Ferdinandi a
Bavaria, jussu [osephi Clementis wiviusque Bavariae ducis
auctum. Ce volume fut publié & Ligge en 1701 chez Pierre Den-
tez. L'attribution du rituel aux évéques Ernest, Ferdinant et
Clément de Baviére souligne bien 'identité substantielle des
trois éditions de 1592, de 1641 et de 1701, Quant & Vasnctiem, il
se justific par des ajoutes suivantes : 1) Instructiones ad con-
Jessarios hujus diocesis | 2) Constifationes alexandrinae in ordi-
nationibus ; 3) Bulla Innocentsi XIT pro follendis abusibus et
[raudibus circa ordinationes. 11 est curicux de constater que
le Modus separandi leprosos a sands, figure encore dans le
rituel de 1707, bien que la Wpre ait depuis longtemps disparu
du Pays de Ligge.

e BT e

1I1. Le rituel de 1782,

I.a derniére édition du Parochiale fut intitulée : Rituale eccle-
siae leodiensis jussu Carolt Clementis a Velbruck. Francois
Charles Clément comte de Velbruck dirigea le diocése et la
principauté de Litge de 1772 & 1786. Les prescriptions relati-
ves 4 la premidre communion des enfants sont une des caracte-
ristiques de ce rituel : les catéchisies commencent avec le
caréme ; les enfants doivent savoir le Pater, 'Ave, le Credo,
les commandements, les actes et tout ce qui a frait a la péni-
tence et 4 'eucharistie ; le jour de la premiére communion, les
enfants doivent étre décemment vétus et placés soit dans le
cheeur soit au haut de la nef, les garcons 4 droite et les filles &
gauche, un cierge allumé 4 la main. La messe de communion
commence par le Veni Creator (1),

Georges MALHERBE.

{1) Je remercie M, l'abb¢ Arthur Halkin, ¢uré d’'Esneux, de son obligeaute collabo-
ration & ce travail



