
~~ii ., 

;;- ~; rFF 
=- .:- = -~= 

!l!f if( 
N llll)> 2: ~ 
~ ~ 

m 
Ill• 
:J o. 
(D 

Q)c:: 
~=­

"''c< 
0 c ~ 
en :tl 111 
::til>;:; 
Ill cc Ill: 
(") Cl) -:T:::::IIII 
~~~~2: oaa 
<De= ... 0 cc-..4i 

~ 

N 
Pl 
2: 
o. 
!!! 
m 
Pl• 
:J o. 
!'! 

ID 
!!. 
> c: 
ür 
Pl: g 
:J 

::c­
Cl) 

~; 
Il 

...... 0 
ct> • 
til 

tU 6' 
~, ~ 
CD 0 
til 1» 

.. " .. 

Pl 
10 

Cl) , 

:::!.~ 
Cl)= 
Q.Ul 
ID" :::::~ .. -• 0 
N ;r 
c­... a 
c: -· n en 
~ 

r ii n'est pas 
Guerre pou.r 

e une ultime 
qui demeure 
donné, avec 
>>, de manier 
te ai Hadîd, :tlnfl 

~ ~ ARAc. 
~. 

~ 
~ 
~ 

----------------

1952; Bu/kti, 
rn; et Étudn 
.te 18, • AhJ 

-~-L~_, 
f) ~ 0 -e, 1 

tri '.JA 

LES MYSTÈRES DE L'EXODE 

D'APRÈS LES PÈRES 

PRESQUE tout~s Ies renaissances littéraires des trésors du passé ont été, 
dans Ie monde chrétien, accompagnées d'un retour à la Bible. 

. La première de ces renaissances, en Occident, fut ceiie de J'époque 
carolingienne, renaissance comme on I'a dit, plutôt par« récupération • 
que par inspiration créatrice1

• A toutes ces époques de renouvellement 
se sont rencontrés des lettrés qui, suivant l'esprit et Ia marque de 
Ieur temps, ont fait revivre à leur manière Ies grandes richesses 
spirituelles de l'Écriture, les ont repensées, Ies ont énoncées et les 
ont communiquées à leur entourage, apportant chaque fois une vision 
des choses toujours utile à reconsidérer. 

Non seulement la renaissance carolingienne manifeste le goût de 
J'étude de la Bible. Certains prélats et évêques à l'esprit ouvert et 
au sens pastoral vigoureux ont senti le problème que posait pour 
Ieurs ouailles J'initiation, si sommaire qu'elle pût être, à la grande 

· pédagogie scripturaire. Ils ont cherché à faire comprendre la Bible 
parIeur peuple,, comme aujourd'hui Ies artisans du renouveau biblique 
cherchent les moyens de la rendre Ie plus intelligible à nos générations. 

Ce fut notamment le cas d'un évêque de Lisieux, du nom de 
Frécoux (Freculphus) qui, n'ayant pas le temps de s'appliquer lui­
même à J'étude, demanda au célèbre écolâtre de J'abbaye franconienne 
de Fulda, Rhaban Maur, qui avait jadis fréquenté les écoles de Ia 
Gaule, de lui écrire un commentaire facile sur Ie PENTATEUQUE. 

J'ai trouvé dans cette région voisine de l'Océan et dont je suis 
devenu le pasteur un peuple affamé de la sainte Parole, mais rien 
pour combler sa faim. Je l'ai d'abord nourri avec du lait, mais mainte­
nant il réclame une nourriture plus solide (Patr. lat. 107, 4f-39)· 

1. C. SPICQ, Esquisses d'une HiStoire de l'exigète latine au moyen â,e. Paris, 19«, p. 26. 



, • 
~ . 

32 BIBLE ET VIE CHRÉTIENNE lt LES MYSTÈRES DE L'EXODE 33 

Et, pour arriver à lui donner un aliment qu'il puisse s'assimiler 
avec discernement sans courir le risque de s'étrangler(« sine discrimine 
strangulationis 11), Frécoux sollicite le secours de son ami. 

Rhaban Maur s'exécute. Il fait son commentaire en extrayant 
des œuvres des Pères de l'Église les sentences les plus propres à 
éclairer le texte sacré. Chaque livre est orné d'une petite préface 
savoureuse écrite sous forme de lettre à son correspondant, lui 
expliquant sa méthode, ses préférences, et lui donnant des conseils 
utiles. De toutes ces introductions, celle de l'EXODE est particulièrement 
riche. 

Parmi tous les livres de l'Écriture que contient le Pentateuque, 
[dit Rhaban Maur] l'EXODE l'emporte à bon droit sur les autres (eminet 
Exodus), car en lui sont exprimés en figure presque tous les sacrements 
suivant lesquels notre Église a été instituée, et par lesquels elle est 
nourrie et conduite. En effet, parla sortie corporelle des enfants d'Israël de 
l'Égypte terrestre, notre sortie de l'Égypte spirituelle y est annoncée (1). 
Par le passage de la Mer Rouge et la submersion du Pharaon et des · 
Égyptiens, c'est le mystère du baptême et la ruine de nos ennemis 
spirituels qui ont été préfigurés (Il). L'immolation de l'Agneau et la 
célébration de la Pâque indiquent la passion de l'Agneau véritable et 
notre rédemption (III). La manne tombée du ciel et l'eau sortie du 
rocher pour le peuple en butte aux privations, nous apprenent à désirer 
le pain céleste et le breuvage de la vie (IV). Les préceptes et les lois 
sont donnés au peuple sur la montagne afin que nous apprenions à nous 
soumettre aux injonctions venues d'en haut (V). La fabrication du 
tabernacle et des vases sacrés y est déterminée, pour que nous soient 
esquissés l'admirable parure de la sainte Église et les rites des sacrifices 
spirituels (VI). Les parfums de l'onguent spirituel et des essences 
odorantes y sont fabriqués pour que nous soient indiquées la sanctification 
de l'Esprit-Saint et les prières des saints mystères (VII). Ce ne sont 
pas seulement les saints Pères qui nous ont expliqué tout cela. Nous le 
trouvons avec certitude dans les traditions des apôtres et dans l'Écriture 
elle-même. Paul nous dit dans sa lettre aux Corinthiens (x COR. 10, 1-4): 
Frères, je ne veux pas que vous ignoriez que nos pères ont tous été sous 
la nuée, qu'ils ont tous passé au travers de la mer, qu'ils ont tous été baptisés 
en Moïse dans la nuée et dans la mer, qu'ils ont tous mangé le même aliment 
spirituel, qu'ils ont tous bu le même breuvage spirituel, car ils buvaient à un 

rocher spirituel qui les suivait et ce rocher était le Christ (Patr. lat. 108, 

9-xo). 

La typologie énoncée par Rhaban Maur est celle que nous trouvons 
en formules classiques chez les Pères et dans les liturgies, autour des 
rites du baptême et de ses compléments, en un mot, la typologie de 
l'initiation chrétienne. On y ajoute les quelques données concernant les 
préceptes de la vie. Nous allons considérer successivement les thèmes 
qu'il nomme, ramenés ainsi à sept chefs principaux : 1. La Sortie 
d'Égypte; 2. La Mer Rouge et le Baptême; 3·. L'Agneau et la Pâque; 
4· La Manne et l'eau du Rocher; 5· Les préceptes et la Loi; 6. Le 
Tabernacle et les vases sacrés; 7· Les parfums et le chrême.• 

1. La Sortie d'Égypte 

La tradition de l'ancienne Église est unanime à considérer la 
sortie d'Égypte comme l'image de la sortie du monde du péché. 
Ce monde du péché, c'est l'empire de Satan, à qui nous avons été 
livrés. Et c'est, concrètement, la vie mauvaise et pécheresse sous la 
domination des passions. Philon le Juif n'est pas le premier à l'avoir 
ainsi interprété. La première catéchèse que reçoit l'aspirant au salut 
est, au dire d'Origène, le premier pas hors de l'Égypte : 

Toi qui désires accéder à la divine parole, après avoir abandonné 
les ténèbres de l'idolâtrie, tu as déjà quitté l'Égypte (Hom. in Je'suNMœ, 
4· 1. éd. Baehrens, p. 409). 

La sortie d'Égypte fut dure : le Pharaon était tenace. Il fallut 
des prodiges éclatants pour arracher le peuple à sa puissance. Seul 
le prodige de la mort et de la résurrection du Christ remporterait de 
même la victoire sur Satan et ferait sortir le genre humain de l'Égypte 

2. Principaux ouvrages consultés pour les paragraphes suivants :P. LuNDBF.I\G, 

La typologie baptismale dans l'ancienne Eglise (Uppsala, 1942), surtout le chapitre Il : 
La Mer de la Mort et le Jourdain; J. DANIÉLOU, Sacramentum Futuri (Paris, 1951), 
surtout le L. IV: Molse et l'Exode; du même: Bible et liturgie (Paris, 1951), surtout 
L. 1 : Les Sacrements; AMBROISE DE MILAN, Des Sacrements et des Mystères (Éd. 
B. BoTTE, c Sources chrétiennes »), Paris, 1950. 

Dible vie chrét. 3 



.. • 

34 
BIBLE ET VIE CHRÉTŒNNE 

spirituelle. Moïse, conducteur du peuple, est le type du Christ, le 
Pharaon, avare de ses esclaves, celui de Satan. Le Pharaon poursuit 
les Hébreux jusqu'à la mer. Saint Cyprien explique ainsi ce fait : 

La malice obstinée du Diable va jusqu'à l'eau salutaire du baptême, 
mais celui-ci perd, dans ce sacrement, tout son poison. Nous en voyons 
l'exemple dans le Pharaon, qui s'est longtemps débattu, et qui, attardé 
dans sa perfidie, a montré sa résistance autant qu'il l'a pu, et a tenté de 
l'emporter jusqu'à ce qu'il soit parvenu dans l'eau de la mer; arrivé là, il 
a été vaincu et il s'est noyé (Epist. ad Magnum XV; Patr. lat. 3, 1198). 

On trouve fréquemment dans la littérature chrétienne primitive 
le Diable transformé en Égyptien, et on a vu dans cette imagerie une 
réplique de l'engloutissement du Pharaon. 

2. La Mer Rouge et le Baptême 

Ce thème apparenté au précédent, est formellement appliqué par 
saint Paul (1 COR. 10, 1-2) dans le texte classique cité à la fin de l'exposé 
de Rhaban Maur : Nos Pères ont été tous baptisés en Moïse dans la nuée 
et dans la mer. Rien d'étonnant qu'il ait été pris par les Pères et par les 
liturgies comme le thème par excellence prophétisant la régénération 
baptismale, le passage de la mort à la vie. Les témoignages sont 
innombrables. Toutes les liturgies y recourent, les mystagogies et les 
catéchèses, aussi bien que les commentaires développés. Le De Sacra­
mentis de saint Ambroise parle ainsi : 

Quoi de plus extraordinaire que le passage des Juifs à travers 
la mer, pour parler à présent du baptême? Pourtant les Juifs qui l'ont 
traversée sont tous morts au désert. Par contre, celui qui passe par cette 
fontaine-ci, •c'est-à-dire des choses terrestres aux choses célestes, ne 
meurt pas, mais ressuscite (I, 4, 12; éd. B. Botte, p. 57-58). 

On peut se demander comment comprendre les deux éléments 
de la typologie du baptême des Hébreux chez saint Paul : la nuée 
et la mer. Les exégètes modernes, d'accord dans leur conclusion avec 
les anciens, disent que la nuée a toujours été considérée par la tradition 
juive comme une manifestation du divin, une théophanie, et que 

... .. 

LF.S MYSTÈRES DE L'EXODE 35 

saint Paul a voulu désigner par elle la présence de l'~sprit en tant 
qu'élément constitutif du baptême. Quant à l'idée de l'eau comme 
bain (lavacrum), elle n'est guère présente ici, les Israélites ayant 
passé la mer à pied sec. Le baptême n'est pas seulement un u passage» 
au milieu de l'eau, il est un bain, une entrée dans cette eau, et UI)e 
sortie de ce bain. Ce n'est qu'à ce dernier titre que la a traversée » 
de la mer (la sortie, l'exode) est ici représentative du baptême. Très tôt, 
les docteurs chrétiens mettront en parallèle cette entrée et cette sortie 
de l'eau avec l'entrée du Christ dans le royaume de la mort et sa 
résurrection, et une exubérance d'images viendra souligner ce rappro­
chement. Il fut rejoint par la typologie des eaux du Jourdain, d'où le 
Christ a chassé les démons qui y habitaient en y descendant pour 
être baptisé, et où l'idée du << lavacrum n retrouve tout son élément. 
Saint Cyrille de Jérusalem parle ainsi de la présence des démons dans 
les eaux du Jourdain : 

Le Dragon, d'après Job, était dans les eaux et recevait le Jourdain 
dans sa gueule. Or, comme il fallait briser les têtes du Dragon, Jésus 
était descendu dans les eaux pour y attacher le Fort ... (Catéchèse III, 11; 
Patr. graec. 33, 441). 

Les exorcismes qui se font encore aujourd'hui sur l'eau avant 
de la bénir sont manifestement un rappel de cette typologie. Avec le 
Jourdain, nous nous éloignerions de la typologie de l'EXODE, si nous 
ne retrouvions justement, comme nous l'avons déjà montré, la présence 
des démons dans les eaux comme parallèle à l'engloutissement des 
soldats égyptiens. Beaucoup de textes reprennent cette idée. Citons 
cette strophe d'une homélie poétique de Jacques de Saroug : 

Les Égyptiens s'abîmèrent et devinrent le type des démons impurs 
que le Fils de Dieu précipita dans l'abîme (Homél. sur le voile de Moïse, 
éd. Bickell, 1872, p. 266-267 ). 

3. L'Agneau et la Pâque 

Dieu ~'est plu à prédestiner non seulement des éléments comme 
l'eau, le rocher ou même l'huile et le vin, mais encore des animaux 
comme l'agneau, et des types d'hommes comme les pasteurs, ceux 



,. 
.. 

• .. " 

J6 
BIBLE ET VIE CHRÉTIENNE 

précisément qui paissent les agneaux : jalons prophétiques des grandes 
réalités ecclésiales. Abel, Abraham, Isaac - ce fut lui qui demanda à 
son père : Où est l'agneau pour l'holocauste? (GEN. 22, 7) - Jacob, 
Moïse, David étaient pasteurs, et d'autres parmi les prophètes. Les 
agneaux de ces pasteurs sont choyés dans l'Ecriture. Et la Pâque juive 
consistera dans la manducation d'un agneau sans défaut, mâle, âgé 
d'un an, dont on mangera la chair avec des pains sans levain et des 
herbes amères (EX. 12, 1-28). De son sang, on enduira les linteaux des 
portes, afin que le destructeur n'entre pas dans les maisons marquées. 

L'agneau pascal des Juifs n'était pas l'Agneau véritable; il n'était 
que le plus grand parmi toutes les préfigurations. Le vrai, Jean-Baptiste 
le montrera à la foule au bord du Jourdain : Voici l'Agneau de Dieu, 
'qui en/roe les péchés (JEAN 1, 29 et 36). C'est lui qui sera immolé en 
dernier lieu, une fois pour toutes, et don.t saint Paul dira : Notre Pâque, 
le Christ, a été immolé (1 COR. s. 7). Cet Agneau nous est montré dans 
l'APOCALYPSE où il est dit de lui par des myriades de myriades: L'Agneau 
qui a été immolé est digne de recevoù· la puissance, la richesse, la sagesse, 
la force, l'honneur, la gloz"re et la louange (APOC. s. 12). 

Le passage du Christ de la mort à la vie, terme de l'immolation 
de l'Agneau, a remplacé définitivement la Pâque juive. Mais le Christ 
lui-même ne nous a-t-il pas annoncé que notre Pâque est encore une 
figure? J'ai désiré, a-t-il dit à ses apôtres, manger cette Pâque avec 
vous avant de souffrir, car je vous le di's, je ne la mangerai plus jusqu'à ce 
qu'elle soit accomplie dam le royaume de mon Père (Luc 22, 15). Cette 
Pâque-là, la Pâque éternelle, sera celle des noces de l'Agneau. L'Agneau 
y sera non seulement l'Époux, mais encore le flambeau et le temple de 
la cité nouvelle, Jérusalem céleste (APOC. 22, 23). 

4. La Manne et 1 'eau du Rocher 

Le Seigneur avait dit à Moïse : Je ferai pleuvoir pour vous du 
pain du haut des cieux. Les Israélites donnèrent à cette nourriture le nom 
de manne ... Elle était blanche et avait le goût d'un.gâteau de miel (EX. 16, 
4· 3 1 ). Si la manne a souvent été considérée comme signifiant la parole 
de Dieu, beaucoup de Pères l'ont entendue aussi de l'eucharistie. 

• 

LES MYSTÈRES DE L'EXODE 37 

C'est une grande merveille, dit saint Ambroise, que la manne 
répandue par Dieu sur les anciens Pères. Les . cieux les nourrissaient 
d'un aliment quotidien, ainsi qu'il est écrit : L'homme a mangé le pain 
des anges (Ps. 78, 25). Et pourtant ceux qui mangèrent ce pain moururent 
dans le désert. Mais cette nourriture que tu reçois, le pain descendu 
du ciel, te communique la substance de la vie éternelle. Il est le corps 
du Christ. Combien la lumière est plus grande que l'ombre, la vérité 
que la figure, le corps du créateur que la manne du ciel (De mysteriis 49; 
éd. B. Botte, p. I2J-I24)· 

Saint Jean nous en montre encore un sens eschatologique lorsque 
dans l'APOCALYPSE (2, 17) il écrit : Je donnerai de la manne cachée 
à Celui qui vaincra. Au même, à celui qui vaincra, il avait promis déjà 
de donner à manger de l'arbre de vie qui est dans le paradis de Dieu 
(ibid. 2, 7). Se référant au verset du PSAUME (78, 25) cité par saint 
Ambroise, ainsi qu'aux versets de la SAGESSE (16, 20): C'est de l'aliment 
des anges que vous avez nourri votre peuple, et c'est du ciel que sans 
fatigue vous lui avez envoyé du pain tout préparé, la liturgie a établi 
entre l'eucharistie, la manne du désert et la nourriture céleste, une 
relation qui est devenue classique dans la tradition latine, depuis le 
moyen âge surtout, à propos du culte du Saint-Sacrement. Autant 
de choses qui soulignent singulièrement la réalité eschatologique de la 
manne telle qu'elle nous apparaît pour la première fois dans l'EXODE. 

Saint Paul a fait allusion à la manne (1 COR. zo, 3-4) et l'a jointe 
à l'eau du rocher : Nos pères ont tous mangé le même aliment spirituel, 
et ils ont bu tous le même breuvage spirituel. 

Les anciens ont vu dans l'eau du rocher la figure du saint sang, 
jaillissant du côté du Christ transpercé par la lance du soldat : Et il 
en sortit du sang et de l'eau (JEAN 19, 34). D'où les uns en ont fait 
l'application au baptême, les autres au vin de l'eucharistie. 

Que contient, dit saint Ambroise, la préfiguration que nous présente 
le temps de Moise? Nous y voyons que le peuple juif avait soif et qu'il 
murmurait parce qu'il ne trouvait pas d'eau. Moïse alors toucha la 
pierre et elle répandit une eau abondante, selon la parole de l'apôtre : 
Ils buvaient du rocher spirituel qui les accompagnait. Et ce rocher était 
le Christ (1 COR. 10, 4). Bois-en, toi aussi, pour que le Christ 



" 
... 

38 

c 

BIBLE ET VIE CHRÉTIENNE 

t'accompagne. Vois le mystère : Moïse est le prophète; le bâton est la 
Parole de Dieu; l'eau coule: le peuple de Dieu boit. Le prêtre frappe; 
l'eau jaillit dans le calice pour la vie éternelle (De Sacramentis V, 5· 4, 5 ;-
éd. B. Botte, p. 8g). · 

Reprenant une ancienne image qui voyait dans la percussion du 
rocher la croix du Christ, saint Augustin disait encore : 

Ils buvaient du rocher qui les accompagnait, et le rocher était le 
Christ (1 COR. 10, 4). Le rocher est la figure du Christ, le Christ véritable · 
est dans le Verbe uni à la chair. Et comment burent-ils? Le rocher 
fut frappé deux fois par le bâton. La double percussion signifie les 
deux bras de la croix (in !oh. 26, 6-12; Patr. lat. 35, 1612). 

5. Les préceptes et la Loi 

Moïse apparaît au centre de l'Exode comme chef de peuple et 
législateur. Le Christ sera manifesté aussi comme un nouveau Moïse, 
chef et roi de tous les peuples, et auteur de la Loi nouvelle. 

Avant de donner la Loi aux Hébreux, Moïse monte sur la montagne 
et y reste quarante jours et quarante nuits dans la solitude, le jeûne 
et la prière, avant de commencer sa vie publique. Du haut de la 
montagne, Dieu a dicté la loi à Moïse, qui la communiquera au peuple. 
C'est la Loi ancienne, celle de la légalité et de la servitude. Le Christ 
lui aussi monte sur la montagne et, de là, promulgue la Loi nouvelle, 
celle de l'Esprit et de la liberté. Il a été dit aux anciens ... mai's moi 
je vous dis (MATTH. s. 21-22). Et cependant, le Christ n'est pas venu 
abolir la loi de Moïse; il est venu pour l'achever, pour accomplir ce 
qui n'était en elle qu'image imparfaite. Les Béatitudes du sermon sur 
la Montagne sont l'énoncé de l'héroïsme spirituel des disciples du 
Christ, la u Loi nouvelle 11, 

Les Tables de la Loi, nous dit l'EXODE, avait été écrites sur la 
pierre par le doigt de Dieu (EX. JI, 18). Cette idée n'a pas manqué 
d'être relevée par les Pères. Ainsi saint Augustin remarque : 

Après que les Hébreux eussent célébré la Pâque en immolant 
l'Agneau, on compte cinquante jours jusqu'au moment où la Loi fut 

• 

LES MYSTÈRES DE L'EXODE 39 

donnée sur le Sinaï à Moïse 3 , le serviteur de Dieu, écrite avec le doigt 
de Dieu (Epist. ad Ianuarium 16; Patr. lat. 33, 218). 

Il voit dans cette concordance la Loi figurant l'Esprit-Saint. 

En effet, dit-il, il est déclaré très clairement dans le livre des 
Évangiles que le doigt de Dieu signifie l'Esprit-Saint, car un des 
évangélistes avait dit : C'est par le daigt de Dieu que je chasse les démons 
{Luc II, 20) et un autre a exprimé la même chose en disant: C'est par 
l'Esprit de Dieu que je chasse les démons {MATTH. 12, 28). La victime 
est immolée, la Pâque est célébrée et cinquante jours après, la Loi de 
crainte est donnée, écrite avec le doigt de Dieu... Lorsque la vraie 
Pâque est célébrée cinquante jours plus tard, l'Esprit-Saint qui est le 
doigt de Dieu est donné en vue de la charité (Ibid. 219). 

6. Le Tabernacle et les vases sacrés 

Il est remarquable que les anciens Pères ont souvent sauté de la 
typologie du Tabernacle et de ce qui le compose, directement à la 
Cité céleste, sans passer par l'intermédiaire de l'Église présente. Ceci 
est dû sans doute au verset de l'Épître aux HÉBREUX où, après avoir 
décrit les rites de l'ancienne alliance, l'auteur dit : Mais le Christ est 
venu comme grand prêtre des biens à venir; il a traversé le Tabernacle 
plus grand et plus parfait qui n'est pas construit de main d'homme, c'est­
à:.dire qui n'est p'as de cette création; et il est entré une fois pour toutes 
dans le lieu très saint (HEBR. g, u-12). 

Se référant à 2 COR. s. 2, (désirant revêtir notre tabernacle céleste), 
Origène, dans son homélie IX sur l'Exode, explique comment les 
vertus des saints, dès ici-bas, interviennent dans la construction des 
tabernacles éternels (Ed. Baehrens, p. 237). Rhaban Maur disait aussi : 

Le Tabernacle qui a été montré à Moise n'est autre que cette 
Cité d'en haut, notre patrie céleste qui ne comptait alors que les saints 
anges. Après la passion et la résurrection et l'ascension dans les cieux 
du Médiateur entre Dieu et les hommes, elle a reçu une multitude 

3· Rapporté par le Livre des Jubilés 1, 4· 



f 
if~·' 
1 ; 

... 
t 

1. ,, ·: 
~: ' 

:.: i .. , ,. 
~. r 
~· . 
fl 
H· 
~~ . 
jl' 

1 ~ ... !· . 
! ... l!~ : 
• 1 , 
~,: . n . 
jJ 
'· .. 
'i• 

;· 

-
40 BIBLE ET VIE CHRÉTIENNB 

abondante et splendide de saintes âmes. Quant aux vases du tabernacle, 
ajoutait-il, ce sont les esprits bienheureux dont se compose la cour 
céleste, Jérusalem notre mère (ln Exod. 3, 9; Patr. lat. 108, 140-141). 

L'office de la dédicace de nos églises, cependant, se référera 
à la consécration du Tabernacle, et plus encore à celle du Temple de 
Salomon, pour faire ressortir sa sigl)ification typologique. Mais ici 
encore, l'eschatologie sera toujours au premier plan, tant l'idée de la 
Cité céleste tient de place dans les Livres saints et dans la tradition. 
Il suffit de se rappeler l'hymne « Urbs Jerusalem beata » chantée en 
nos fêtes de la Dédicace : 

Jérusalem, Cité bienheureuse, 
Toi qu'on appelle : <1 vision de paix ~>, 
Bâtie de pierres vivantes, 
Tu t'élèves au sommet des cieux; 
Tu es escortée comme une épouse 
De mille milliers d'anges. 

7. Les parfums et le chrême 

Parlant de ceux qui ornaient le Tabernacle, comme il est rapporté 
dans EX. 30, 35, Origène dit : 

Dieu qui a fait le ciel et la terre, dit à Moise : Je les ai remplis de 
l'Esprit de sagesse et d'intellige1zce pour exécuter les œuvres d'art du 
parfumeur ... Dieu instruit donc aussi les parfumeurs (In Cantic. 1, 2, 
éd. Sources chrétiennes, p. 62). 

Ces remarques, qui nous étonnent un peu, étaient familières aux 
anciens. Ils n'ont pas ménagé les applications spirituelles concernant 
les parfums; à preuve tout ce que les Pères ont dit des vases du parfum 
répandu par la pécheresse sur les pieds de Jésus (MARc 14, 3). 

Rhaban Maur consacre deux chapitres entiers à épiloguer de la 
confection des parfums dans son commentaire sur l'EXODE (IV, 13-14; 
Patr. lat. roB, 217-219). Ce saint Livre, du reste, nous montre jusqu'à 
quel point « l'Art du parfumeur >> était déterminé par les paroles 
de Dieu pour les onctions sacrées (EX. 30, 22-38). Quand les onctions 

"" 

LES MYSTÈRES DE L'EXODE 41 

avec les aromates ont été faites sur les objets du culte, ceux-ci, dit le 
texte sacré, deviennent très saints: Sancta Sanctorum (selon la vulgate). 
Cette expression, Sancta Sanctorum a exercé sur les commentateurs 
un souverain prestige. u Tout ce qui aura été oint, dit Rhaban Maur, 
devient Sancta Sanctorum». Et il s'explique en disant que cette sainteté 
est comme celle de l'autel du sacrifice, qui sanctifie tout ce qui le touche, 
et en lequel les Pères ont vu un type du Christ. De l'onction du Christ, 
en effet, descend toute grâce. 

L'Époux, dit Origène commentant le premier verset du CANTIQUE, 

l'Époux, le Christ, envoyé par son Père, vient oint vers l'Épouse, et 
s'entend dire : Ton Dieu t'a oint de l'huile de la joie de préférence à 
tous tes compagnons ... (Ps. 45, 8). Et si l'Époux vient à me toucher, 
je serai moi aussi de bonne odeur et oint de parfums et jusqu'à moi 
aussi se communiqueront ses parfums en sorte que je pourrai dire 
avec les Apôtres : Nous sommes la bonne odeur du Christ en tout lieu 
(2 COR. 2, 15) (loc. cit. supra). 

En ce charisme ruisselant de parfums, c'est la grâce du Christ 
qu'il faut voir. 

• • • 
Une question se pose. D'où viennent, dans la tradition chrétienne, 

toutes ces explications figurées du Livre de l'EXODE' que Rhaban Maur 
n'a fait que rapporter, et que la tradition a fidèlement conservées? 
Quelle en est la valeur, quels en sont les fondements ? Notons tout 
d'abord qu'une vingtaine de passages de l'EXODE sont cités et appliqués 
dans les écrits du Nouveau Testament, la plupart du temps dans les 
Évangiles, et servent d'appui aux paroles de Jésus. Ensuite, faisons une 
distinction entre certaines applications assez éloignées du contexte, 
telles que nous les avons trouvées sous la plume de saint Augustin 
et d'Origène, et qui sentent l'influence des écoles, et d'autres en 
connexion plus étroite avec le texte lui-même. Celles-ci en effet 
remontent la plupart du temps à la catéchèse apostolique, les apôtres 
ayant recouru à ces explications pour faire comprendre aux fidèles les 



.. 
.A :j 

! 1 

,t 
~ : .. 
:~ 

~·i 

r.· ~ 
'• 
~\' . :• 

·l. 

!'·(; 

•. H. 
:~ 
•: 

., 

1 

'· 

> 

• 

. .. ... 

"' 

.. 

42 BIBLE ET VIE 

mystères du message évangélique. Enfin, et ceci est surtout à noter, 
n'oublions pas que, après sa résurrection, le Christ, à plusieurs reprises, 
notamment aux disciples d'Emmaüs, s'est expliqué lui-même en partant 
de Moïse : Commençant par Moïse et par tous les prophètes, il leut 
expliqua dans toutes les Écritures ce qui le concernait (Luc 24, 27; cfr aussi 
24, 44-47). Moïse, c'était sans doute dans la pensée de l'Évangéliste 
qui fait ce récit, le Pentateuque tout entier. Mais dans le Pentateuque, 
le livre où Moïse est le plus présent, est certainement l'EXODE qui 
raconte son histoire. Moïse fut donc le personnage par lequel le Christ 
commença cette incomparable leçon d'exégèse, qui fut sous-jacente à 
toute la catéchèse chrétienne, qui vit encore aujourd'hui dans la liturgie, 
et qui durera comme la trame essentielle de toute la théologie, jusqu'à 
la fin des temps : les deux Testaments expliqués l'un par l'autre. 

Comment les disciples d'Emmaüs, dont le cœur était ardent en 
dedans d'eux-mêmes lorsque le Christ leur expliquait ainsi les Écritures 
{LUC 24, 32), n'auraient-ils pas communiqué cette émotion à leurs 
frères, qui en reçurent du reste tout autant le lendemain, lors de 
l'apparition aux Onze, et comment tous n'auraient-ils pas cherché dès 
lors à scruter davantage les textes sacrés sur lesquels le Maître avait 
incliné leurs intelligences ? Ce fut là vraisemblablement la grande leçon 
du Christ à ses disciples après sa résurrection, et celle qui profita le 
plus durant les neuf jours passés dans l'attente du Paraclet. Aussi 
voyons-nous les apôtres, tout remplis de l'Esprit-Saint, faire au sortir 
du Cénacle, à la Pentecôte, d'abondantes applications de l'Écr,iture 
aux mystères du Christ mort et ressuscité. 

Chevetogne Dom OLIVIER ROUSSEAU 

... .... 

.. ' 

PSAUME 

ACTES 

1 . 


