
c-
THEOLOGIE

ÉTUDES PUBLIÉES SOUS LA DIRECTION DE LA
FACULTÉ DE THÉOLOGIE S. J. DE LYON-FOURVIÈRE--------------57--------------

L'HOMME
DEVANT DIEU

MÉLANGES
offerts au Père

HENRI DE LUBAC

**

DU MOYEN AGE
ÀU SIÈCLE DES LUMIÈRES

~q~1f)
AUBIER

G/-f 143lJ~



PARS CORPORIS PAPAE ...
LE SACRÉ COLLEGE

DANS L'ECCLÉSIOLOGIE l\fÉDIÉV ALE

,_ par

Joseph LECLER S. J.

Dans les controverses qui mirent aux prises Jean Huss et les doc-
teurs de la Faculté de Théologie de Prague, en 1413-1414, il est une
assertion de ses adversaires qui revient sans cesse, à la manière d'un
refrain. A la proposition de Jean Huss que le Christ seul, et non le
pape, est la « tête li de l'Église catholique, ils répliquaient que la pléni-
tude du pouvoir réside dans l'Église romaine, dont le pape est la
« tête Il et les cardinaux le « corps », Celle-ci forme un corpus mysticum,
un compositum ecclesiasticum, dont le rôle est d'assurer dans l'Église
universelle la pureté et la défense de la foi 1. Le texte suivant de
De Ecclesia d'Etienne de Paleë résume assez bien leur doctrine:

Ad illam ergo romanam ecclesiam pro assecuratione et certificatione in
hiis quae sunt fidei et pro salute animarum est sine formidine recurrendum
nec aliae personae, ad quas in talibus recurrendum, possunt super terram
dari et assignari quam hoc compositum ecclesiasticum ex papa capite et
corpore cardinalium qui sunt veri et manifesti successores in officiosupradicto
principis apostolorum Petri et aliorum apostolorum I.

L'insistance des adversaires de Huss à qualifier les cardinaux de
« corps Il de l'Église romaine étonne un peu dom Paul De Vooght,
le savant historien de l'affaire hussite: « Le terme est pour le moins
étrange, écrit-il, et d'autant plus malsonnant qu'il semble réserver
aux seuls cardinaux l'appartenance au corps mystique du Christ. li

Que penser en outre de cette assertion: les cardinaux sont les succes-
seurs du collège des Apôtres, prêtres de la race lévitique [sacerdotes

I. Cf. Pau! DB VOOGH!, L'Hérésie de J,an HUll, Louvain, 1960, pp. a49 sq. - Du
même, Hussiona, Louvain, 1960, pp. 124 Iq. '

2. Le traité De Bcclesia d'etienne de Paleë a été publié partiellement par J. SBDLAK,
Mist» Jan Hut, Prague, 1915, en appendice pp. 202· -304•• Le texte cité eat à la
page 2al.



JOSEPH LECLER

leoitici generis)? « Rien n'est plus faux », déclare le même historien 3.

Au jugement du théologien moderne, cette conception du cardinalat
est pour le moins déroutante. Comment l'apprécier sur le plan de
l'histoire? C'est ce que nous voudrions établir dans cette note trop
brève. Il sera facile de montrer tout d'abord que la désignation du
collège cardinalice comme pars corporis papae est relativement cou-
rante, depuis la fin du XIIe siècle. Quant au contenu théologique-de
la formule, nous aurons à l'examiner de plus près, à la lumière des
études médiévales récentes sur l'incidence ecclésiologique des doc-'
trines collégialeset corporatistes 4.

« Le cardinalat, écrit Thomassin, est monté par degrés au comble
des dignités ecclésiastiques5. J) A Rome même, il n'a longtemps
désigné que des ministres rattachés de façon stable à une église
(incardinati). C'est peu à peu qu'à partir du VIlle siècle, les cardinaux
des trois ordres (diacres, prêtres, évêques) deviennent des assistants
du pape pour le gouvernement général de l'Église. Leur rôle prépon-
dérant dans l'élection pontificale ne commence qu'avec le célèbre
décret de Nicolas II (1059). Le Ille concile du Latran (1179), consacre
leur droit exclusif pour le choix du pape. Dans l'ordre des préséances,
ils prendront successivement le pas sur les évêques, les archevêques,
les patriarches. Leur nombre a beaucoup varié. Il est mal connu
avant le XIVe siècle. Il se situe aux environs de 20, sous les papes
d'Avignon 8. Il croîtra beaucoup au XVIe siècle, jusqu'à la constitution
de Sixte-Quint qui porta à 70 le plenum du Sacré Collège.
A mesure que s'élève la dignité cardinalice les qualificatifs s'enflent,

semultiplient, pour désigner ses titulaires 7. Dès lemilieu du XIe siècle,
saint Léon IX étendait aux cardinaux la comparaison du gond et de
la porte qu'une des Fausses Décrétales appliquait au Saint-Siège :
sicut cardine ostium regitur, sic hujus sanctae apostolicae sedù auctori-
tate omnes ecclesiae reguntur. Les cardinaux, observait Léon IX, sont
si étroitement unis au Siège apostolique que leur nom même (cardi-
nales) évoque sa fonction (cardo) 8. Pour saint Pierre Damien, ils sont

3· L:hérésie de Jtan HUSl, pp. 249-250.
4· SI~nalons tout de.s.uite dans cette ligne l'important ouvrage de Brian TIERNEV,

Foundations of the conctll~r Theory, Cambridge, 1955.
5· L. THOMASSIN,_4t1C1enn.et Nouvelle Discipline de l'Église I 2, 113, trad. André.

Paris, 1864, t. II, p .• p8. ' ,
6. Cf. G. MOLLAT, Contribution cl l'histoire du Sac,. Collège de Clément V ci

Eugène IV, dans Revile d'histoire ecclésiastique, XLVI, 1951, pp. 105-112,
7· Cf. B. TIERNEV,op. cit., p. 69 sq., avec bibliographie. - Diet. de Droit canonique,

art. Cardinal, II, c. 1317 sq. - L. THOMASSIN,op. cit., p. ,.:U sq.
8. HINSCHIUS,Decretales Pseudo-Isidorianae, p. 84 (Pseudo-Anaclet). - LÉON IX,

Lettre cl Michel Cérulaire, PL 143, c. 765. - Le. texte des Fausses Décrétales a
passé dans GRATIEN, D. 22, C. 2 (Sacrosancta).



PARS CORPORIS PAPAll ...

les « sénateurs spirituels de l'Église universelle 11 ». Saint Bernard,
écrivant à Eugène III,les appelle collatérales et coadjutores tui. Depuis
longtemps l'Église connaissait les missions a latere " le terme s'appli-
quait plus justement encore aux légations cardinalices 11, Le même
saint Bernard conseillait au pape de choisir ses cardinaux dans le
monde entier, puisqu'ils doivent juger le monde: an non eligendi de
toto orbe, orbem judicaturi 12. A partir du XIIe siècle encore, le pape
appelle les cardinaux ses « frères li. Au Ille concile du Latran (1179)
la règle des deux tiers a été prise de consiliofratrum nostrorum, formule
courante déjà, mais sur la portée de laquelle on discutera vivement
entre canonistes u,
Cette exaltation progressive du cardinalat nous prépare à rencon-

trer cette proposition qui fait le sujet de notre étude: les cardinaux
participent en quelque sorte à la plenitudo potestatis du Souverain
Pontife et font « corps" avec lui. L'un des premiers textes de ce genre
se trouve dans une glose anonyme inédite du Décret de Gratien, la
Summa « Et est sciendum l) 14, rédigée vers II8S, sous le pontificat
de Lucius III 16. L'auteur esquisse deux définitions de l'Église romaine,
La première identifie celle-ci avec l'Église universelle, la seconde avec
le « Siège et l'Église de Pierre li, En ce second sens, déclare-t-il,
l'Église romaine est parfois prise pro solo papa, parfois aussi pro
capite et membris, i. e. papa et collegio cardinalium 16, Vers le milieu
du XIIIe siècle, Bernard de Parme, l'auteur de la Glose ordinaire des
Décrétales, s'exprime avec plus de précision. Seuls les cardinaux,
dit-il, peuvent être envoyésde latere papae, au sens propre de l'expres-
sion, quia ipsi pars corporis domini Papae dicuntur. Il en résulte que
leurs pouvoirs sont plus larges que ceux des autres légats 17, Un
autre grand commentateur des Décrétales, Henri de Suze iHostiensù
t U71) se demande pourquoi les cardinaux-prêtres et les cardinaux-
diacres ne prêtent pas au pape le serment de fidélité : I( Bien que le
pape, dit-il, soit la tête de l'Église universelle et les fidèlessesmembres
généraux, c'est à un titre spécial qu'il est la tête des cardinaux et que

9. PL 145, c. 540.
10. SAINT BERNARD, De consideration" IV, 4: PL 18a, c. 778.
II. Cf. A. BLAISE, Dictionnaire latin-français des auteuTl chrétiens, Paris, 1954.

art. latus. La formule est déjÀ dan. le concile de Sardique (343). Cf. Diet. de Droit
can., art. Légat du pape, t. VI, c. 373.

ra, De consideratione, ibid.
13· Conciliarum oecumenicorum Decreta, Fribourg, 196a, p. 187.
J+ Elle a été étudiée pal' F. GILLMANN, Di. Dekr.tglossen des Cod. Stuttgart

hùt; f. 419. dans l'Archiv für Katholischu Kircht!1lTecht, CVII, 19:17, pp. I9a-a50•
IS. Cf. S. KUTTNER,Repertorium der Kanonistik (1140-1234). t. I, Cité du Vatican,

1937. pp. 195-196• .
16. F. GILLMANN. art. at .• p. aa+
17. In c. 10 X I. 30.



186 JOSEPH LECLER

les cardinaux sont ses membres. Ce corps doit lui être tellement uni
qu'il n'a pas à exiger de ses membres spéciaux, pas plus que de lui-
même, le serment de fidélité ou d'obéissance ... De ces cardinaux ilne
reçoit pas de serment parce que ceux-ci font comme partie de ses
entrailles { tanquam sibi inviscerati); c'est pourquoi on les regarde
comme légats de laterev, » Il est vrai que les cardinaux-évêques
prêtent serment, mais ils le font en tant qu'évêques et non en tant
que cardinaux. Innocent IV remarquait déjà que la fonction des
cardinaux comporte la « sollicitude de toutes les églises 19 ll. Ilréser-
vait cependant à la personne du pape la plénitude du pouvoir. Hos-
tiensis va plus loin. Reprenant l'étymologie de leur nom (a cardine,
quasi cum papa mundum régentes], il n'hésite pas à dire qu'ils sont
inclus in expressùme plenitudinis potestatù 20.

On peut dire qu'au XIVe siècle la désignation du college des cardi-
naux tanquam pars corporis papae est devenue courante chez les
canonistes. Nous l'avons rencontrée notamment chez Jean Le Moine,
Guy de Baysio (l'Archidiacre), Agostino Trionfo, Zenzelinus, Jean
d'André 21. Deux canonistes, Paul de Liazariis et Jean de Lignano
ajoutent qu'on peut même appeler les cardinaux pars capitis papae 22.

Après avoir exalté à ce point l'intimité des cardinaux et du pape, la
tentation était grande de donner au Sacré Collège une origine aposto-
lique. L'auteur le plus net en ce sens nous paraît être Agostino Trionfo
(t 1328), l'un des apologistes les plus résolus de la théocratie ponti-
ficale :

Les Apôtres peuvent être considérés de deux manières. La première en
tant qu'ils se trouvaient personnellement présents autour du Christ avant sa
passion et son ascension. La seconde en tant que, sur l'ordre du Christ, après
son ascension, ils se dispersèrent à travers le monde, recevant chacun une
province comme son lot pour la prédication de l'Évangile. Les cardinaux
qui sont les premiers assistants du pape, vicaire du Christ, représentent les
personnes des Apôtres en leur première condition. Les évêques représentent
les Apôtres en leur condition ultérieure, lorsqu'ils ont été appelés in partem
sollicitudinis pour gouverner les différentes provinces et les différentes cités,
dans le temps qui suivit l'ascension du Christ. Et cela convient bien ainsi.
C,ar, de même que dans la hiérarchie des anges, certains sont assistants et
d ~utres sont envoyés, de même dans notre hiérarchie ecclésiastique, certains
doivent être envoyés, tandis que d'autres ont charge d'assistants 28.

18. Lectura in quinque Decretalium libros, in c. a3 X v, 33, édit. de Venise, IS81,
t. IV, 86 VO.

19· ln c. ~ X, r, S, édit. de Francfort, 1570, p. 37. Cf. B. TIBRNEY,op. eit., p, 95.
se. Op. cit., m c. 13 X IV, 17. .
al. Jean LB MOINE, Glossa in Sextum, V, 3, r, édit. de Venise, 1585, fol. 335 v.

- Guy de BAYSIO;In Sextum I, IS, r, édit. de Venise, 1577, fol. so v. - Augustinus
TRIUMPHUS, De potestate ecclesiastica, q 6, ad s. édit. de Bologne, 1487, d S. -
ZENZELINU8,Ad extra". J, 3, r, •. v. ,ublimitatem (cf. B. TIERNEY, op. eit., p. ar r, n. 2).
- Joannes ANDREAE,Ad Clem. J, 3, a. 8. V. coetum,

22. Cf. TIERNEY, op. cit., p. ail, n. a.
a3. De potestat« ecclesiastica, q. 8, ad 4, e a.

\'
!



PARS CORPORIS PAPAE •••

On pourra dès lors parler du droit divin des cardinaux. La succes-
sion. des Apôtres se trouve ainsi comme dédoublée, afin que demeurent
dans l'Église, et leur fonction générale d'assistants du Christ. et leur
fonction particulière (in partem sollicitudinis) pour le gouvernement
des églises locales. La première est assurée par le Sacré Collège, la
seconde par les Évêques diocésains.

On conçoit qu'au cours du Grand Schisme (1378-14.17), pendant
lequel l'action des cardinaux a été maintes fois prépondérante, de
nombreux canonistes et théologiens aient tiré bon parti de ces données
antérieures. Sans doute, il existait aussi à leur égard une sérieuse
opposition. Au début du xve siècle, dans son traité De ruina et repa-
ratione Ecclesiae (1401), Nicolas de Clamanges ne dénonce pas seule-
ment leur faste, leurs ambitions, leur trafic scandaleux des bénéfices
ecclésiastiques, il entend rappeler leurs modestes origines, leurs
fonctions primitives d'assistance et de charité 14. Pendant le concile
de Constance, au témoignage de Pierre d' Ailly, certains demandaient
« l'extirpation ducardinalat comme inutile, dommageable pour
l'Église, l'accablant de lourdes charges, d'institution ni apostolique.
ni conciliaire. résultant d'une usurpation sans causes raisonnables 25 »,
Raison de plus pour ses défenseurs d'en appeler à une tradition cano-
nique qui l'exaltait de toute manière. Vers 1408, dans son traité du
Schisme, Francesco Zabarella, reprenant les anciennes gloses, déclare
que le « Siège apostolique désigne l'Église romaine qui ne comprend
pas seulement le pape, mais le pape et les cardinaux qui sunt partes
corporis papae, ou encore l'Église constituée par le pape, en tant qu'il
est la tête, et les cardinaux en tant qu'ils sont membres 26 lI. Pendant
le concile de Constance, les mêmes affirmations reviennent dans les
écrits de Pierre d'Ailly et de Gerson 27. L'évêque de Cambrai surtout
reprend et développe la thèse d'Agostino Trionfo sur le rattache-
ment des cardinaux aux Apôtres :
Les Apôtres ont été cardinaux avant d'être évêques ... C'est de leur cardina-

lat que peut s'entendre ce texte prophétique: Domini sunt cardines terrae
et posuit super eos orbem (1Reg. 2, 8). Il en résulte qu'ils ont été cardinaux de
l'univers (Orbis), avant d'être cardinaux de Rome (Urbis} ... De même que la
fonction du pape, ainsi et après lui, la fonction des cardinaux appartient, de
par l'institution du Christ, à l'ordre hiérarchique de l'Église. Dans
cette fonction,en effet, ils succèdent immédiatement à la fonction apostolique 18.

24. Ed. A. COVILLB,Le Traiti de la ruin, de Z'tglise de Nicolas de Clamange», Paris,
1936, c. 13, p. 122.

25. De reformation« Ecclesiae, c. 2, dans GBRSON,Opera omnia, édit. d'Anvers, 1706,
t. II, c. 908.G. MOLLAT, art. cit., R. H. E. J9Sl, p. 106. .

26. De qUI temporis Schismate, dans S. SCHARD, De Jurisdictione imperiali, Bâle,
IS66, p. 70J.
27 •• Pars corporis papae et ejua ccadiutorea • (Pierre d'AIL' Y, De Ecclesiae ...

authoritate, dans GERSON,Opera omnia, t. Il, c. 946).
28. Pierre D'AILLY, ibid., c. 929, 934.



188 JOSEPH LECLER

Les théologiens de l'Université de Prague, adversaires de Jean Huss,
n'énonçaient donc pas des thèses insolites à l'époque sur l'Église
romaine, le pape et les cardinaux. Leur insistance sur ce point expri-
mait leur volonté d'opposer aux affirmations hussites sur l'Église
invisible des prédestinés l'enseignement catholique sur la succession
apostolique dans l'Église terrestre.

Le Saint-Siège lui-même, en la personne d'Eugène IV, a fait sienne
cette doctrine. Il s'agit de la lettre Non mediocri (1439) à laquelle se
réfère encore le droit canonique actuel (canon 230, note). Elle est
adressée à Henri Chichele, archevêque de Cantorbéry, pour lui
rappeler que les cardinaux ont le pas Bur les évêques, les archevêques
et les patriarches. La raison décisive est tirée de cette proposition :
le Sacré Collège représente le collège apostolique dans son état pre.
mier, lorsqu'il était réuni autour du Sauveur, tandis que les évêques
ne représentent les Apôtres que dans leur dispersion à travers le
monde. Assistants du pape, les cardinaux sont justement appelés ses
It frères Il, pars sui corporis, contigua sui corporis membra 29.

Il serait facile de montrer que ces dernières formules sont demeu-
rées courantes chez les canonistes des Xve et XVIe siècles, notamment
dans leurs traités sur le cardinalat 80. Les canonistes de notre temps,
tels le P. Wernz, les utilisent encoreS1, mais, en dépit de la bulle
d'Eugène IV, il leur a bien fallu abandonner la thèse médiévale sur
l'origine apostolique de cette dignité. Quant aux théologiens, leurs
positions ont varié, selon qu'ils ont vécu avant ou depuis la Réforme.
Au xve siècle, saint Antonin de Florence, dans sa Somme théologique,
suit de très près Agostino Trionfo; illui emprunte expressément sa
thèse sur l'origine des cardinaux et le double état du collège aposto-
lique 32. Jean de Torquemada, son contemporain, prend nettement à
son compte, dans sa Somme sur l'Église, les formules et les assertions
d'Eugène IV et des canonistes antérieurs: les cardinaux ont été insti-
tués par le Christ seul originaliter et primordialiter .. ils sont appelés
judices orbis terrae, pars corporis papae " c'est une véritable erreur de
les regarder comme membra accidentalia dans l'Église, comme des
«hôtes li et des « étrangers li dépourvus d'autorité 33. Au XVIe siècle par
contre, sous le coup des critiques protestantes, le langage des théolo-

29· Codicil Juris caTWnicifontes, t. I, nO 50. cr. L. THoMASSIN,op. cit., c. 11+, t. II,
pp. +25-+26.

3°· Tous ces traités ont été rassemblés danB lea TractatUl Universi juris (Venise,
158+), t. XIII, 2· partie (B.N. F. 195). Citona également Gabriel Paleotti, De Sacri
consistorii consultationibus (Venise, 1596), dont D. Bouix fait irand usage dana Bon
traité D. curia romana (Paris, 1859).

31• Cf. WERNZ-VIDAL,Jus eanonicum, 3" édit., Rome, 19+3, t. II, pp. 5+0-5+4.
3a. Summa theologica, III, 22, c. I et 2; édit. de Vérone, 1740, t. III, C. 1151-1158.
33· Summa de Ecclesia, I, 80 et 81; édit. de Venise, 1561, f. 92 r, 93 v., 93 r,



PARS CORPORIS PAPAE ...

giens s'est fait beaucoup plus circonspect. Ni Cajetan, ni Melchior
Cano, ni Bellarmin, pour ne citer que les plus grands, ne soutiennent
l'origine divine du cardinalat. L'idée même d'unir en même corps
le pape et les cardinaux leur paraît étrangère.

Aussi bien la réserve de ces théologiens ne provient pas unique-
ment des objections protestantes sur le plan de l'histoire. Défenseurs
résolus de l'infaillibilité du pape, ils se détournaient plus ou moins
consciemment d'un système qui risquait de mettre en cause les pré-
rogatives personnelles du successeur de Pierre. Si l'Église romaine
est un corps dont le pape est la tête et les cardinaux les membres,
comme l'affirmaient les adversaires de Huss, n'était-on pas en droit
d'introduire une distinction entre le Siège apostolique et la personne
du Pape? Et cette distinction introduite, ne pouvait-on pas soutenir
que pour une définition de foi ou pour la solution des problèmes
graves (in rébus arduù, selon le langage médiéval), l'accord des car-
dinaux avec le pape était indispensable? Comment interpréter à cet
égard la formule classique : de consilio fratrum nostrrum ?

En fait, la distinction entre le pape et le Siège apostolique (ou
l'Église romaine) est assez courante au Moyen Age. Elle ne coincide
pas d'ailleurs avec la distinction gallicane du Sedes et du Sedens,
Celle-ci est appliquée au problème de l'infaillibilité. Elle revient
à dire que l'ensemble des successeurs de Pierre doit être considéré
comme infaillible, bien que tel ou tel pape ait pu errer momentané-
ment. Bossuet l'oppose précisément à celle de « Torquemada et de
quelques autres l) pour lesquels le pape, personnellement sujet à
l'erreur, « est infaillible quand il décide avec les cardinaux ou avec
son concile, comme si le concile particulier de l'Église romaine ou le
collège des cardinaux pouvait donner au pape l'infaillibilité qu'il n'a
pas 34 ». Il nous faudra revenir sur les positions exactes de Torque-
mada relativement à l'infaillibilité pontificale. Mais il est clair qu'il
distingue bien le pape seul d'avec le Siège apostolique (pape et cardi-
naux). Dans le second livre de la Summa de Ecclesia, il cite un texte
du pape Agathon qu'a recueilli le Décret de Gratien (Dist. 19, c. 2) :
« Sic omnes apostolicac sed is sanctiones accipiendae sunt tanquam
ipsius divini Petri voce firmatae. » Sur quoi il introduit une remarque
de l'Archidiacre (Guy de Baysio), à propos de ce passage: Dicit:
I( Apostolùae sedù )I et non dicit: K Apostolici 36 ». Vérification faite,

34. BOSSt1l!T,Defensio Declarationis, III, 10, 14, dans sea Œuvres complètes, édit.
Lachat (Paris, 1865), t. XXII, pp. 287-288.

35. Summa de Ecclesia, II, 112, f. 260 r.



JOSEPH LECLER

l'Archidiacre n'a pas trouvé lui-même cette distinction, il l'a prise
à un canoniste antérieur, très probablement à Huguccio, commentant
le même passage du Décret. Le célèbre canoniste qui fut le maître
d'Innocent III avait écrit : « Hoc non fit ratione papae sed propter
auctoritatem Sedis, unde caute dixit : apostolieae Sedis et non dixit
apostolici 36 • Il

Il existe aussi un curieux rescrit de Boniface VIII, qui a été inséré
dans le Sexte (l, 3, 5). Ce texte distingue entre une concession gra-
cieuse que le pape aurait accordé usque ad suae uoluntatis beneplacùum
et une autre qu'il aurait accordée usque ad Apostolieae Sedis benepla-
citum. La première cesse à la mort du pape, la seconde peut durer,
parce que « le siège apostolique ne meurt pas ». Dans son traité du
Schisme, que nous avons déjà rencontré, Zabarella n'hésite pas à
conclure, après avoir mentionné ce texte : ccAutre est le pape, autre
est le Siège apostolique. Il Celui-ci n'est donc pas le pape seul, mais le
collège du pape et des cardinaux 37. fi: Ou'est-ce que le Siège aposto-
lique? J s'était déjà demandé Pierre d'Ailly, dans un traité polémique
contre le dominicain Jean de Montesono (vers 1388). ccCe peut-être
l'Église universelle, répond-il, ou un concile général représentant
l'Église universelle, ou l'Église romaine en particulier, c'est-à-dire
l'Église où siège et à laquelle préside le Souverain Pontife. C'est
pourquoi le pape ne s'identifie pas au Siège apostolique, sicut non sunt
idem Sedes et Sedens 88. J

1
I

Par elle-même, la distinction du pape et du Siège apostolique ne
paraissait guère subversive. Boniface VIII qui l'a utilisée ne croyait
sûrement pas porter atteinte aux prérogatives personnelles du Pon-
tife romain. Mais il faut tenir compte d'un fait général à cette époque:
l'extension à l'Église de .I'idéologie corporative. Après les anciens
travaux de Gierke, cet aspect des doctrines politiques médiévales a
été étudié de nos jours par des historiens comme G. de Lagarde et
Brian Tierney 39. Ce dernier notamment a bien montré comment les
canonistes ont appliqué aux diocèses, puis à l'Église universelle, le
principe fondamental du système corporatif ~ l'autorité ne réside pas

,
I

\

~

36• In Dist, J9, c.~, cité.par B. TIERNEY,op. eù., p. 79.
37· De e]US temporis Schismate, dans S. SCHARD,op. cit., pp. 700-7°1.
38• Dan. DUPLEDSI9 d'AROENTd, Collectio JudicioTum, I, a, édit. de Paris, J755,

p. 84. Ce texte eat cité par BOSSUET, dans aa DéfenSl de la Déclaration; X, Ja.
39· G. de LAGARDE, La Naissance de l' esprit laïque au déclin du Moyen Age. Tome I.

Bilan du XIIIe siècle, 3" édit. Paria, J956, pp. 93 sq. - Brian TIERNEY,Foundations 01
th, conciliar Theory, Cambridge, J955, pp. J06 Iq. (avec une importante bibliogra-
phie), Nous avons nous-même abordé la question dans notre article : L~I tMoriel
démocratiques al4 Moyen-Age, Études, 5 et 20 octobre J935, pp. 5-26, 168-189.

t

I
I
r

1



PARS CORPORIS PAPAE ...

seulement dans la tête, elle est diffuse dans tous les membres du
groupe, de la corporation ou du corps politique. Cette notion démo-
cratique de l'autorité a été transférée des Il corps • du royaume à
l'Église, « Corps mystique du Christ », tandis que, par un mouvement
inverse, on appliquait à l'État, voire à d'autres groupes sociaux,
l'expression même de « corps mystique Il. Corpus mysticum reipublicae,
écrivait déjà le chroniqueur Vincent de Beauvais, contemporain de
saint Thomas 40. '

Nous n'avons pas à faire ici l'histoire de ces doctrines qui sont à
base de conciliarisme. Il nous suffira de rechercher comment elles
ont été mises en œuvre, lorsqu'on a voulu préciser les relations du
pape et du Sacré Collège. Quelles conséquences pratiques tirait-on
de l'image de la tête et du corps appliquée au pape et au collège
cardinalice? Comment concevait-on l'autorité du pape, s'il fallait
établir une distinction entre la personne du pape et le Siège aposto-
lique ou l'Église romaine? Tel est le problème qu'il nous faut exa-
miner. , ,
Nous savons que, depuis le XIIe siècle, les papes ont souvent affirmé

qu'ils avaient pris telle décision importante de consilio fratrum nostro-
rum. Cette consultation était-elle indispensable pour donner force de
loi aux actes pontificaux? La question s'est déjà posée pour les pre-
miers commentateurs du Décret de Gratien, à propos d'un texte où
le pape Urbain (Iou II?) déclare qu'il est toujours permis au pape de
promulguer de nouvelles lois (C. 2S, q. I, c. 6). L'une des réponses
que signale B. Tierney, mérite d'être notée. Elle est tiree d'une glose
inédite rédigée vers UIO-UIS et apparentée à celle de Laurent
. l'Espagnol, 'la Glossa Palatine 41. Tandis que le canoniste Huguccio
déclarait simplement que les lois nouvelles devaient être examinées en
Consistoire, notre auteur se demande de façon plus' précise si le
pape seul peut promulguer des canons. Après avoir signalé des argu-
ments en sens divers, il conclut: Generalem legem de universali statu
ecclesiae non potest sine cardinalibus condere. Cette réponse, comme
nous le verrons, n'est pas restée sans écho chez les canonistes ulté-
rieurs.
'II est un autre document de la même époque qui retiendra bien

davantage encore leur attention. En l'année' 1213, dans le décrétale

-40. Speculum doctrinale, VII, IS, dans le SpIculum quadruplex, ~it. 'de Douai,
16z4. Cette application .1'lhat de I'expre.sion corpus mysticu", illustre bien la dévalo-
risation du symbole que signale le P. DB LUBAC dans son ouvrage CorpUJ mysticum,
ZO édit., Paris, 1949, p, z74.

41. B. TIERN~Y~op. cit., p, 81. - Sur la Glossa palatina, voir S. KUTTNER, Repl'f'to-
rium der Kanonistik, t. I (Rome, 1937), pp. 81-9:&. '



JOSEPH LEeLER

Per Venerabilem 42, Innocent III citait et commentait un passage du
Deutéronome sur la procédure à employer dans une affaire difficile.
On lisait dans le texte sacré :

Si tu as à juger un cas difficile et embrouillé (difficile et ambiguum ) entre
le sang et le sang, une cause et une cause, la lèpre et la lèpre, et que les avis
des juges de la ville soient partagés, tu monteras au lieu choisi par le Seigneur
ton Dieu et tu t'adresseras aux prêtres de la race de Levi et à celui qui aura
été établi en ce temps-là juge du peuple. Tu les consulteras et ils t'indique-
ront le jugement véritable à fournir. Tu feras tout ce qu'auront dit ces hommes
qui président au lieu qu'a choisi le Seigneur et tu suivras leur sentence ...
(Deut. 17, S-I1).

Innocent III commente ainsi ce passage, après avoir remarqué que
les lois du Deutéronome gardent leur force sous la Nouvelle Alliance:

Le lieu qu'a choisi le Seigneur, c'est le Siège apostolique ... Les prêtres
de la race de Levi (sacerdotes leoitici generis), ce sont nos frères qui sont ,
pour nous des coadjuteurs par droit lévitique pour l'exercice de la charge
sacerdotale, Le prêtre ou le juge qui est au-dessus d'eux, c'est celui auquel
le Seigneur a dit, en s'adressant à Pierre: Tout ce qu« tu lieras sur la terre sera
lié dans le ciel... Ainsi, lorsqu'il y a un cas difficile et embrouillé, il faut recourir l
au jugement du Siège apostolique ...

Ce texte dit assez clairement que le Siège apostolique c'est le pape
assisté des cardinaux qui sont ses « frères », ses « coadjuteurs », « prêtres
de la race de Levi a, Il prescrit de recourir au Siège apostolique pour
les cas difficiles et de s'en tenir à sa sentence, sous peine d'excommu-
nication.

L'une des gloses les plus autorisées de la décrétale Per oenerabilem
-est, au XIIIe siècle, celle d'Hostiensis. Cet auteur est tout acquis,
comme l'a bien montré B. Tierney, à l'idée corporative pour tout ce
qui concerne l'administration du diocèse par l'évêque et son chapitre."
Or il regarde l'union du pape et des cardinaux comme bien plus
étroite que celle de l'évêque ou du patriarche avec son chapitre: « Si
donc, poursuit-il, le patriarche ne doit pas traiter des affaires difficiles
(ardua) sans le conseil de son chapitre, à plus forte raison convient-il
que le pape requière le conseil de ses frères, car le jugement est plus
ferme, quand il s'appuie sur l'avis de plusieurs. })Il fait observer en
outre que le verbe employé par le pape n'est pasjudicabis au singulier,
mais judicabitis. Il en conclut que, Il non seulement le pape, mais les
cardinaux eux-mêmes sont inclus in expressione plenitudinis potes-
tatis 43. »

Si pressante que soit la glose d'Hostiensis, quand à la nécessité

42. C. 13 X IV, 17. .
43. Leetara in quinqu« Decretalium libros, in c. 13 X IV, 17 (édit.Venise,1581, t.III).



PARS CORPORIS PAPAE ... 193

pour le pape de consulter les cardinaux dans les cas difficiles, le verbe
employé, decet, ne saurait s'entendre d'une nécessité absolue. Mais il
faut bien reconnaître qu'à partir du XIVe siècle, on observe de sérieuses
divergences entre les canonistes sur les conditions de validité des
actes pontificaux.

Un bon nombre d'auteurs s'expriment en toute clarté dans un sens
nettement favorable à la primauté personnelle du pape. C'est le cas
de 1'« Archidiacre », Guy de Baysio (t 1313). Dans son commentaire
du Sexte, il se demande quelle est la portée de la formule courante:
de fratrum nostrorum consilio. Il faut l'entendre, dit-il, ad bonam dispo-
sitionem papae: il convient que dans les affaires difficiles, le pape
consulte ses frères. Mais une telle formule ne saurait s'entendre en
toute rigueur, quantum ad necessitatem 44. C'est aussi la position de son
contemporain, le théologien Hervé de Nédellec (t 1323)' De prime
abord, elle paraît ambiguë: Papa utens consilio, requirens adjutorium
universalis Ecclesiae non potest errare 45. Mais l'auteur revient un peu
plus loin sur ce qu'il appelle le « conseil apostolique III et il ajoute :
Il Toute l'autorité qui donne sa vigueur à la décision est dans le pape
seul, mais les autres peuvent l'orienter (passent [acere ad directionem)
par leurs conseils et leurs prières (consulendo et orationibus) 46. »
Agostino Trionfo (t 1328) s'exprime dans le même sens. Bien qu'il
fasse des cardinaux les successeurs des Apôtres, il affirme expressé-
ment que le pape comme tête n'a que dès conseils à recevoir. En appe-
ler du pape aux cardinaux « serait aussi insensé que d'en appeler du
maître à ses serviteurs, du roi à ses conseillers 47 JI.

Ainsi se constitue toute une tradition absolument favorable à
l'autorité suprême du pape en personne, la participation des cardi-
naux n'étant mentionnée que pour souligner le caractère officiel,
public de la décision pontificale, par opposition aux jugements privés
du même pontife (ut singularis persona). Rien de plus clair que les
assertions de Zenzelinus (t 1334) : « Le pape fait appel au conseil
des cardinaux, parce qu'ille veut iil n'y est pas tenu nécessairement '8»,
ou celles de Jean d'André (t 1348) : « Le pape n'est pas obligé de
demander le conseil des cardinaux, car il possède en lui-même les

44. In c. 8 I, 16, in VI·; édit. de Venise, 1606, f. 5+ V· b.
45. D. potestate papae, à la suite de son ouvrage In IV Libros Sententiarum, édit.

de Paris, 1647, p. 365.
46. Op. cit., p, 371• Quoi qu'en di~e le P. B. M. Xiberta, Gui Terré, contemporain

d'Hervé, nou.s ~mble beaucoup. moins net dans sa Quaestio de magisterio infal1jbili
Romani Pontificis (édrr, B. M. Xiberta, 'MUnster, 1936). Gui Terré admet l'infailli-
bilité du pape cum consilio suorum dominorum cardinalium, mais ilne nous dit pas claire-
ment si cette consultation est indispensable pour l'exercice de l'infaillibilité.

47. De potestate ecclesiastica, q. 6, ad S, d 5.
48. Glossa ad eiern. I, 3, J, a.v. de ipsorum concilie,



194 JOSEPH LECLER

droits de l'empire céleste et terrestre 49. » Les canonistes qui ont traité
du cardinalat, vers la fin du xve siècle 110, nous signalent encore dans la
même ligne Albéric de Rosate (t 1354) qui s'inscrit en faux contre les
assertions de Laurent l'Espagnol (ou de la Glossa Palatina), Jean de
Lignano (t 1383), Dominique de Santo Geminiano (t vers 1430) qui
rejette avec une pointe de malice les thèses de Jean Le Moine : « il
ne faut pas le croire, car, étant cardinal, il défendait sa propre cause ».
Nous pouvons ranger dans la même école saint Antonin de Florence
(t 1459) qui s'inspire explicitement du De potestate Papae de Hervé de
Nédellec, La fameuse proposition autour de laquelle on a tant discuté
au concile du Vatican : Papa utens consilio et requirens adjutorium
Ecclesiae universalis nonpotest errare, a été empruntée par lui au théolo-
gien breton et doit s'interpréter dans le même sens 51.

Reste à envisager l'autre école pour laquelle les expressions « Siège
apostolique» et « Êglise romaine» s'entendent d'une direction collé-
giale de l'Église. Au début du XIIIe siècle, comme nous l'avons vu, la
Glossa Palatina soutient que le pape ne peut faire des lois générales
sans le concours des cardinaux. Au début du XIVe siècle l'un des prin-
cipaux représentants de cette tendance paraît être le cardinal Jean
Le Moine (t 1313). La plenitudo potestatis existe, selon lui, à titre
principal dans le pape, à titre subsidiaire dans les cardinaux. Quand
le Siège apostolique est vacant, elle réside dans le collège cardinalicesê.
Jean Le Moine affirme, dans le commentaire du Sexte, que certaines
collations d'abbayes et d'évêchés faites par Célestin Vont été cassées
par la suite, pour avoir été décidées sine fratrum consilio: « Le college
des cardinaux, en effet, est en possession de ce droit selon lequelles
affaires difficiles (ardua, allusion à la Décrétale d'Innocent III)
doivent être traitées et résolues avec leur conseil. » On dit bien, ajoute
notre canoniste, que le prince est au-dessus des lois {solutus legibus),
mais il convient néanmoins qu'il vive selon les lois 63. Dans une autre
glose, il refuse la décision de Boniface VIII suivant laquelle, pendant
la vacance du Saint-Siège, le Sacré Collège ne pourrait absoudre les
cardinaux Colonna que le pontife avait excommuniés. Boniface VIII,
déclare-toit, a voulu enlever aux cardinaux un droit qui leur revient
légitimement pendant la vacance : « Il y a là un acte de la plenitudo

49· Glossa ad Sext. J, 6, 17,8. v. contingeret. Sur Zenzelinus et Jean d'André,
cf. B. TIBRNEY, op. cit., pp. 207-208.

50. Voir surtout André de BARBATlA, De praestantia cardinalium, q. 2, dana Tracta-
tus univernjuris, tome XIII, 2 (Yeniee, 1584-1586), f. 69 b-70 a. .

SI. Summa theologica, III, 22, 3; édit. de Vérone, 1740, t. III, c. 1188.
52. In Sextum (édit. de Venise, 1583), V, 11,2, f. 359. .
53. In Sextum, V, 2, 4, f. 319.



PARS CORPORIS PAPAE ... 195
potestatis qui prétend enlever aux autres ce qui leur appartient ...
L'administration de l':E:gliseromaine confiée au pape par les cardinaux
ne leur enlève pas l'administration légitime (dont ils sont détenteurs) ...
Le pape se trouve vis-à-vis du collège des cardinaux comme un autre
évêque vis-à-vis de son chapitre. De même que l'évêque ne peut
enlever à son chapitre l'administration légitime, il n'est pas permis
au pape de la soustraire aux cardinaux M. »

En somme, le système corporatif qu'Hostiensis appliquait aux dio-
cèses est transféré par Jean Le Moine à l':E:glise romaine. Le Sacré
Collège, pars corporis papae, partage avec le Souverain Pontife l'exer-
cice de la plenitudo potestatù,

C'est précisément à ces textes quese réfère Zabarella, dans son
traité du Schisme (1408), pour expliquer à sa manière la distinction
du pape et du Siège apostolique: « Bien que le pape possède, comme
l'on dit, la plenitudo potestatis, on ne doit pas comprendre cela du
pape seul, comme s'il pouvait tout, mais le pape désigne ici l'Église
romaine qui est représentée dans le pape, comme sa tête, et dans
les cardinaux, comme ses membres. C'est ce que remarque Jean
Le Moine... Quand on dit par conséquent que le pape peut tout,
il s'agit de ce que le pape fait, lorsqu'il a tenu conseil avec ses frères. »
Et l'auteur cite comme exemple le concile de Jérusalem où Jacques a
parlé après Pierre et où les décisions furent prises par l'assemblée
tout entière 55. Ces réflexions de Zabarella s'insèrent elles-mêmes dans
un système qui soumet le pape et l':E:glise romaine à l'Église univer-
selle dont le concile général est la plus parfaite représentation.

Au temps du concile de Constance, les thèses conciliaristes s'expri-
ment avec une nuance particulière dans l'ecclésiologie de Gerson et
de Pierre d'Ailly. Ces deux théologiens reprennent à leur compte les
conceptions du dominicain Jean de Paris (t 1306) sur l'application
à l':E:glisedu régime mixte, selon la doctrine d'Aristote: « Pour régler
l'usage de la plénitude du pouvoir et en exclure les abus, écrit Pierre
d'Ailly, il est expédient que 1':E:glisesoit soumise, non à un régime
monarchique pur, mais à un régime mixte, comportant simultané-
ment l'aristocratie et la démocratie. Il L'élément démocratique n'est
autre que le concile général, avec ses représentants, fondés de pouvoir
de l':E:glise universelle. L'élément aristocratique est le Sacré Collège,
pars corporis papae : Il On aurait ainsi pour l':E:gliseun régime excellent,
si l'on plaçait près du pape et sous son autorité, des élus de toutes
les provinces de la chrétienté. Tels devraient être les cardinaux qui

54. In Sextum, V, 3, I, f. 335.
SS. De ~UI temporillchitmate, dana S. SCHAnD,op. cit., f.701-702.



JOSEPH LECLER

gouverneraient l'Église avec le pape comme ses subordonnés et tempé-
reraient dans son exercice la plénitude du pouvoir 68. » On comprend
que, dans la pensée de Pierre d'Ailly, le Siège apostolique ne s'iden-
tifie pas avec le pape seul. Il est obligatoirement constitué par un
collège aristocratique uni au pape pour le gouvernement général de
l'Église. L'évêque de Cambrai admettrait à la rigueur qu'on étendit au
concile général, voire à l'Église romaine, le privilège de ne pas errer
dans la foi, mais il refuse absolument de l'étendre à la personne du
pape, sed non potest extendi ad Papam, ut dictum est 67.

Après la crise conciliaire, on retrouve, même chez les apologistes de
l'autorité pontificale, l'écho des théories antérieures sur le Siège
apostolique. Jean de Torquemada, dans sa Summa de Ecclesia (1453)
reconnaît que les décisions prises en consistoire, avec le conseil des
cardinaux, jouissent d'un plus grand crédit (majoris auctoritatis
reputantur} que les décisions venant du pape seul, mais il ajoute pru-
demment que e les unes et les autres ont la même force, puisqu'elles ont
été édictées par le même pouvoir 68 Il. On voit bien cependant, dans
un autre passage, quelle importance extrême il accorde à la consulta-
tion des cardinaux pour l'étude des affaires graves (ardua). Après
avoir rappelé la distinction entre l'Apostolicus et l'Apostolica Sedes,
à la manière de Guy de Baysio (et d'Huguccio), il ajoute : « On
entend par sanctions du Siège apostolique ou sentences proférées
après jugement par le Pontife romain, non pas celles qui ont été
édictées de façon occulte, déloyale ou inconsidérée par le seul Pontife
romain ou celles qu'il a prises avec quelques favoris en évitant fraudu-
leusement d'en convoquer d'autres, mais celles qui ont été prises par
le Pontife romain sur le conseil autorisé d'hommes sages et surtout
des cardinaux 69. » C'est à des décisions de ce genre que se rapportent
les promesses d'indéfectibilité dans la foi faites à Pierre et au Siège
apostolique.

Un peu plus tard, le juriste André de Barbatia (t 1479), contempo-
rain de Torquemada, pose nettement la question dans son traité
De praestantia cardinalium: « Utrum possit introduci consuetudo
quod papa non exerceat ardua sine fratrum suorum cardinalium
consilio 60 ? » L'auteur est très bien informé et passe en revue la série
des opinions pour et contre. Tout en se défendant de vouloir attenter
en quoi que ce soit au pouvoir suprême du Pontife romain, il conclut

56. De Ecclesiae ... auctorùate, dans GERSON, Opera omnia, t. Il, c. 946.
57. Ibid., c. 949.
58. Summa de Ecclesia, III, 46, édit. de Venise, J56J, f. 333 ra.
59. Op. cit., II, I ra, f. 260 r".
60. De praestantia eardinalium, q. 2, f. 69-7J.



PARS CORPORIS PAPAE ... 197

par la négative. Nous n'avons pas à rappeler ses arguments, ils sont
pris à toute la tradition antérieure. Ce n'est pas « par raison d'amitié »,
déclare-t-il, que le pape doit consulter les cardinaux, mais « par
raison de nécessité », pour assurer le gouvernement de l'Église univer-
selle. Il pousse à fond en ce sens l'axiome traditionnel : cardinales sunt
membra papae. Les résistances et objections du Sacré Collège ne
sont pas contra potestatem pape: elles sont du même ordre que celles
d'un membre du corps que l'on malmène et qui se défend.
Plus tard encore, au XVIe siècle, on rencontre des docteurs qui

réservent au Siège apostolique le privilège de l'autorité suprême
et de l'infaillibilité : Il Le nom de Siège apostolique, remarque le
franciscain Alphonse de Castro, doit être pris non pour le Souverain
Pontife, qui peut errer dans la foi..., mais pour le Siège qui comprend
tout ensemble le collège, par le conseil duquel est secondé le pape,
et le Pontife lui-même. On ne voit pas que ce Siège apostolique ait
erré dans la foi 81. ~

Pars corporis papae ..• Cette expression date de l'époque où la dignité
cardinalice n'était encore attribuée qu'aux collaborateurs immédiats
du Saint-Siège. Elle est demeurée courante, surtout dans la langue
des canonistes, jusqu'au début de l'époque moderne. Un pape lui-
même, Eugène IV, l'a consacrée de son autorité. Elle symbolisait par
elle-même les liens étroits qui rattachaient au Pontife romain, pour le
gouvernement général de l'Église, les membres du Sacré Collège.
Bien qu'à toute époque, elle ait été interprétée dans un sens très res-
pectueux de son autorité supérieure, on a pu s'en servir également
pour mettre en cause les privilèges personnels du successeur de Pierre.
A faire du pape et des cardinaux un ensemble organique, on risquait
de considérer le «Siège apostolique Il, l' « Église romaine» comme l'or-
gane collectif de laplenitudo potestatù, de la primauté et de l'infailli-
bilité. Ce risque s'est accentué au xve siècle,du fait du Grand Schisme
et des doctrines conciliaires,mais il était déjà latent, depuis un siècle,
par suite de l'application aux diocèses d'abord, puis à l'Église univer-
selle et à l'Église romaine, de l'idéologie corporative.
On comprend mieux dès lors pourquoi les apologistes du pouvoir

pontifical, au siècle de la Réforme, ont tant insisté sur l'identité du
pape et du Siège apostolique, sur le caractère personnel de la primauté
et de l'infaillibilité du pontife romain, sur l'entière liberté du chef de
l'Église à l'égard des avis et des propositions du Sacré Collège.

6r. Adversus Haereses, I, 8. Mit. de Lyon, rsss. pp. 6,-68.



JOSEPH LECLER

Faut-il en conclure qu'il n'y a rien à retenir, en notre siècle, de la
formule médiévale? Il est permis d'en douter. La primauté et l'infailli-
bilité personnelles du pape étant bien assurées désormais, vis-à-vis des
théories conciliaires et gallicanes, une telle formule souligne opportu-
nément l'étroite intimité qui lie au Souverain Pontife un Sacré
Collège élargi aux dimensions mondiales. En outre, depuis l'abandon
des thèses médiévales sur l'origine divine du cardinalat, on fera bien
de se souvenir que, dans la formulation ancienne, c'est au corps épis-
copal lui-même qu'était appliquée l'image du corps et de la tête.
Après le légat Philippe, au concile d'Éphèse 82, les Pèresde Chalcé-
doine l'ont prise eux-mêmes à leur compte dans leur lettre au pape
saint Léon : « Nous étions là cinq cent vingt évêques que tu
conduisais comme la tête conduit les membres 83. »

6:z•• LeB membres Be sont joints à la tête. (MANSI, Concilia, IV, 1289).
63. Denzinger, nO 149.


