THEOLOGIE

ETUDES PUBLIEES SOUS LA DIRECTION DE LA
FACULTE DE THEOLOGIE S. J. DE LYON-FOURVIERE

57

L’HOMME
DEVANT DIEU

- MELANGES
~ offerts au Pére

HENRI DE LUBAC

* %

DU MOYEN AGE
AU SIECLE DES LUMIERES

ey

AUBIER
GH/43H4~



" PARS CORPORIS PAPAE..
LE SACRE COLLEGE
DANS L’ECCLESIOLOGIE MEDIEVALE

. par
Joseph LECLER s. J.

Dans les controverses qui mirent aux prises Jean Huss et les doc-
teurs de la Faculté de Théologie de Prague, en 1413-1414, il est une
assertion de ses adversaires qui revient sans cesse, 4 la maniére d’un
refrain. A la proposition de Jean Huss que le Christ seul, et non le
pape, est la « téte » de I'Eglise catholique, ils répliquaient que la pléni-
tude du pouvoir réside dans I'Eglise romaine, dont le pape est la
« téte » et les cardinaux le « corps ». Celle-ci forme un corpus mysticum,
un compositum ecclesiasticum, dont le role est d’assurer dans I'Eglise
universelle la pureté et la défense de la foil. Le texte suivant de
De Ecclesia d’Etienne de Paled résume assez bien leur doctrine :

Ad illam ergo romanam ecclesiam pro assecuratione et certificatione in
hiis quae sunt fidei et pro salute animarum est sine formidine recurrendum
nec aliae personae, ad quas in talibus recurrendum, possunt super terram
dari et assignari quam hoc compositum ecclesiasticum ex papa capite et
corpore cardinalium qui sunt veri et manifesti successores in officio supradicto
principis apostolorum Petri et aliorum apostolorum 3,

L’insistance des adversaires de Huss 3 qualifier les cardinaux de
« corps » de I'Eglise romaine étonne un peu dom Paul De Vooght,
le savant historien de I'affaire hussite : « Le terme est pour le moins
étrange, écrit-il, et d’autant plus malsonnant qu’il semble réserver
aux seuls cardinaux l'appartenance au corps mystique du Christ. »
Que penser en outre de cette assertion : les cardinaux sont les succes-
seurs du collége des Apdtres, prétres de la race lévitique (sacerdotes

1. Cf. Paul Dg VoocHT, L'Hérésie de Yean Huss, Louvain, 1960, pp. 249 8q. — Du
méme, Hussiana, Louvain, 1960, pp. 124 8q. .

a. Le traité De Ecclesia d’Etienne de Palet a été publié partiellement par J. SEDLAK,
Mistr Jan Hus, Prague, 1915, en appendice pp. 202* -304% Letextecitéestdla
page 221. . .



184 JOSEPH LECLER

levitici generis ) ? « Rien n'est plus faux », déclare le méme historien 3.

Au jugement du théologien moderne, cette conception du cardinalat

est pour le moins déroutante. Comment ’apprécier sur le plan de

Phistoire ? C’est ce que nous voudrions établir dans cette note trop

bréve, 11 sera facile de montrer tout d’abord que la désignation du

collége cardinalice comme pars corporis papae est relativement cou-

rante, depuis la fin du x11¢ siécle. Quant au contenu théologique de

la formule, nous aurons  I'examiner de plus prés, 3 la lumiére des

études médiévales récentes sur lincidence ecclésiologique des doc--
trines collégiales et corporatistes 4,

« Le cardinalat, écrit Thomassin, est monté par degrés au comble
des dignités ecclésiastiques® » A Rome méme, il n'a longtemps
désigné que des ministres rattachés de facon stable a une église
(incardinati). C'est peu A peu qu’3 partir du vine sidcle, les cardinaux
des trois ordres (diacres, prétres, évéques) deviennent des assistants
du pape pour le gouvernement général de I'Eiglise. Leur réle prépon-
dérant dans I’élection pontificale ne commence qu'avec le célébre
décret de Nicolas IT (1059). Le III¢ concile du Latran (1179), consacre
leur droit exclusif pour le choix du pape. Dans l'ordre des préséances,
ils prendront successivement le pas sur les évéques, les archevéques,
les patriarches. Leur nombre a beaucoup varié. Il est mal connu
avant le x1ve siécle. Il se situe aux environs de 20, sous les papes
d’Avignon %, Il croitra beaucoup au xvie siécle, jusqu’a la constitution
de Sixte-Quint qui porta A 70 le plenum du Sacré College.

A mesure que s’éléve la dignité cardinalice les qualificatifs s’enflent,
se multiplient, pour désigner ses titulaires 7, Dés le milieu du x1° siécle,
saint Léon IX étendait aux cardinaux la comparaison du gond et de
la porte qu'une des Fausses Décrétales appliquait au Saint-Sitge
sicut cardine ostium regitur, sic hujus sanctae apostolicae sedis auctori-
late omnes ecclesiae reguntur, Les cardinaux, observait Léon IX, sont
si étroitement unis au Sidge apostolique que leur nom méme (cardi-
nales) évoque sa fonction (cardo) 8, Pour saint Pierre Damien, ils sont

3. L'hérésie de Jean Huss, PP. 249-250.

4. Signalons tout de suite dans cette I ¢ i
Foundations of the conciliar Theory, Camg:}agleﬂg‘;??m ouvrage de Brian TierY,

5. L. THoMASSIN, Ancienne et Nouvelle Discipline de I'Eglise, 1, 2, 113, trad, André,
Paris, 1864, ¢. 11, p. 418.

6. Cf. G. Moviar, Contribution d I'histoire dy Sacré Collége de Clément V' d
Eugéne IV, dans Revue d’histoire ecclésiastigue, XLVI, 1051, pp. 105-112.
- 4. Cf. B. TIERNEY, 0p. cit., p. 69 8q., avec bibliographie. — Dict. de Droit canonique,
art. Cardinal, 11, c. 1317 8q. — L. THOMassIN, op. cit., P. 421 8.

8. HinscHius, Decretales Pseudo-Isidorianae, p. 84 (Pseudo-Anaclet). — LEonN IX,
Lettre @ Michel Cérulaire, PL 143, ¢. 765. — Les texte des Fausses Décrétales a
passé dans GRATIEN, D. 22, ¢, 2 (Sacrosancta). .



PARS CORPORIS PAPAE... - 18s

les « sénateurs spiritucls de I'Eglise universelle ® », Saint Bernard,
écrivant 2 Eugéne 111, les appelle collaterales et coadjutores tui. Depuis
longtemps I'Eglise connaissait les missions a latere ; le terme s'appli-
quait plus justement encore aux légations cardinalices 1%, Le méme
saint Bernard conseillait au pape de choisir ses cardinaux dans le
monde entier, puisqu’ils doivent juger le monde : an non eligendi de
toto orbe, orbem judicaturi'®, A partir du xue sicle encore, le pape
appelle les cardinaux ses « fréres ». Au IIT® concile du Latran (1179)
la régle des deux tiers a été prise de consilio fratrum nostrorum, formule
courante déja, mais sur la portée de laquelle on discutera vivement
entre canonistes 13,

Cette exaltation progressive du cardinalat nous prépare A rencon-
trer cette proposition qui fait le sujet de notre étude : les cardinaux
participent en quelque sorte 3 la plenitudo potestatis du Souverain
Pontife et font « corps » avec lui. L’un des premiers textes de ce genre
se trouve dans une glose anonyme inédite du Décret de Gratien, la
Summa « Et est sciendum » 4, rédigée vers 1183, sous le pontificat
de Lucius ITI *, L’auteur esquisse deux définitions de I'Eglise romaine.
La premitre identifie celle-ci avec I'Eglise universelle, la seconde avec
le « Siége et I'Eglise de Pierre ». En ce second sens, déclare-t-il,
I'Eglise romaine est parfois prise pro solo papa, parfois aussi pro
capite et membris, i. e. papa et collegio cardinalium 18, Vers le milieu
du x111@ siécle, Bernard de Parme, ’auteur de la Glose ordinaire des
Décrétales, s’exprime avec plus de précision. Seuls les cardinaux,
dit-il, peuvent étre envoyés de latere papae, au sens propre de I'expres~
sion, guia ipst pars corporis domini Papae dicuntur. 1l en résulte que
leurs pouvoirs sont plus larges que ceux des autres légats 17, Un
autre grand commentateur des Décrétales, Henri de Suze (Hostiensis
1 1271) se demande pourquoi les cardinaux-prétres et les cardinaux-
diacres ne prétent pas au pape le serment de fidélité : « Bien que le
pape, dit-il, soit la téte de 'Eglise universelle et les fidéles ses membres
généraux, c’est 3 un titre spécial qu’il est la téte des cardinaux et que

9. PL 145, c. s40.

10. SAINT BERNARD, De consideratione, 1V, 4; PL 182, c. 778,

11. Cf. A. Braise, Dicti ire latin-frangais des auteurs chrétiens, Paris, 1954,
art. latus. La formule est déjA dans le concile de Sardique (343). Cf. Dict, de Droit
can., art. Légat du pape, t. VI, c. 373.

12. De consideratione, ibid,

13. Conciliorum oecumenicorum Decreta, Fribourg, 1962, p. 187,

14. Elle a été étudiée par F. GiLLMANN, Die Dekretglossen des Cod. Stutigart
hist. f. 419, dans PArchiv filr Katholisches Kirchenrecht, CVII, 1927, Pp. 192-250.

15. Cf. S. KUTTNER, Repertorium der Kanonistik (x 140-1234), t. I, Cité du Vatican,
1937, pp- 195-196. . ; . ‘

16. F. GILLMANN, art. eit., p. 224,

17. Inc. 10 X 1, 30.




186 JOSEPH LECLER

les cardinaux sont ses membres. Ce corps doit lui étre tellement uni
qu'il n'a pas 2 exiger de ses membres spéciaux, pas plus que de lui-
méme, le serment de fidélité ou d’obéissance... De ces cardinaux il ne
recoit pas de serment parce que ceux-ci font comme partie de ses
entrailles .(zanquam sibi inviscerati); c’est pourquoi on les regarde
comme légats de latere®, » Il est vrai que les cardinaux-évéques
prétent serment, mais ils le font en tant qu’évéques et non en tant
que cardinaux. Innocent IV remarquait déjad que la fonction des
cardinaux comporte la « sollicitude de toutes les églises 19 », Il réser-
vait cependant 2 la personne du pape la plénitude du pouvoir. Hos-
tiensis va plus loin. Reprenant I'étymologie de leur nom (a cardine,
quasi cum papa mundum regentes), il n’hésite pas a dire qu'ils sont
inclus in expressione plenitudinis potestatis 20,

On peut dire qu’au x1ve siécle la désignation du collége des cardi-
naux tanquam pars corporis papae est devenue courante chez les
canonistes. Nous 1’avons rencontrée notamment chez Jean Le Moine,
Guy de Baysio (I’Archidiacre), Agostino Trionfo, Zenzelinus, Jean
d’André 2, Deux canonistes, Paul de Liazariis et Jean de Lignano
ajoutent qu’on peut méme appeler les cardinaux pars capitis papae 2.

Aprts avoir exalté 2 ce point 'intimité des cardinaux et du pape, Ia
tentation était grande de donner au Sacré Collége une origine aposto-
lique. L’auteur le plus net en ce sens nous parait étre Agostino Trionfo
g’ a11328), 'un des apologistes les plus résolus de la théocratie ponti-

cale ;

Les Apétres peuvent étre considérés de deux manidres. La premidre en
tant qu’ils se trouvaient personnellement présents autour du Christ avant sa
passion et son ascension. La seconde en tant que, sur ’ordre du Christ, aprés
son ascension, ils se dispersérent A travers le monde, recevant chacun une
province comme son lot pour la prédication de I'Evangile. Les cardinaux
qui sont les premiers assistants du pape, vicaire du Christ, représentent les
personnes des Apdtres en leur premiére condition. Les évéques représentent
les .A‘pétres en leur condition ultérieure, lorsqu’ils ont été appelés in partem
sollicitudinis pour gouverner les différentes provinces et les différentes cités,
dans le temps qui suivit I’ascension du Christ. Et cela convient bien ainsi.
C,ai'. de méme que dans la hiérarchie des anges, certains sont assistants et
d autres sont envoyés, de méme dans notre hiérarchie ecclésiastique, certains
doivent é&tre envoyés, tandis que d’autres ont charge d’assistants 2,

. ; %, Iéz:t:,r: in quingue Decrgtalmm libros, inc. 23 X v, 33 édit. de Venise, 1581,
19. In ¢, 3 X 1, 5, édit. de Francfort, 1570, p. . ¢it., p. 95.
20. Op. cit., in'o. 13 X 1, 17, 579, p. 37. Cf. B. TIERNEY, 0. cil., p 95
21. Jean Le Moing, Glossa in Sextum, V, 3, 1, édit. de Venise, 1583, fol. 335 v.

— Guy de Bavsio; In Sextum 1, 15, 1, édit. de Venise, 1577, fol. 50 v. — Augustinus

TriumpHUS, De potestate ecclesiastica, q 6, ad s, édit. de Bologne, 1487, d 5. —

ZeNzELINUS, Ad extrav. ], 3, 1, 8. V. sublimitatem (cf. B. TIERNEY, 0p. ¢it.; p. 211, n. 2).

— Joannes ANDREAE, Ad Clem. I, 3, 2. 8. v. coetum. . ’

22. Cf. TiERNEY, 0p. cit., p. 211, n. 2. .
23. De potestate ecclesiastica, q. 8, ad 4, ¢ 2.



RS B

PARS CORPORIS PAPAE... : 187

On pourra dés lors parler du droit divin des cardinaux. La succes-
sion.des Apdtres se trouve ainsi comme dédoublée, afin que demeurent
dans PEglise, et leur fonction générale d’assistants du Christ, et leur
fonction particuli¢re (in partem sollicitudinis) pour le gouvernement
des églises locales, La premiére est assurée par le Sacré Collége, la
seconde par les Evéques diocésains. : , ,

On congoit qu’'au cours du Grand Schisme (1378-1417), pendant
lequel I'action des cardinaux a été maintes fois prépondérante, de
nombreux canonistes et théologiens aient tiré bon parti de ces données
antérieures, Sans doute, il existait ausst 3 leur égard une sérieuse
opposition. Au début du xve siécle, dans son traité De ruina et repa-
ratione Ecclesiae (1401), Nicolas de Clamanges ne dénonce pas seule-
ment leur faste, leurs ambitions, leur trafic scandaleux des bénéfices
ecclésiastiques, il entend rappeler leurs modestes origines, leurs
fonctions primitives d’assistance et de charité ®, Pendant le concile
de Constance, au témoignage de Pierre d’Ailly, certains demandaient
« Pextirpation du cardinalat comme inutile, dommageable pour
I’Eglise, 'accablant de lourdes charges, d’institution ni apostolique,
ni conciliaire, résultant d’une usurpation sans causes raisonnables 2% »,
Raison de plus pour ses défenseurs d’en appeler 2 une tradition cano-
nique qui l'exaltait de toute maniére. Vers 1408, dans son traité du
Schisme, Francesco Zabarella, reprenant les anciennes gloses, déclare
que le « Siége apostolique désigne 'Eglise romaine qui ne comprend
pas seulement le pape, mais le pape et les cardinaux qui sunt partes
corporis papae, ou encore 'Eglise constituée par le pape, en tant qu'il
est la téte, et les cardinaux en tant qu’ils sont membres 2¢ ». Pendant
le concile de Constance, les mémes affirmations reviennent dans les
écrits de Pierre d’Ailly et de Gerson . L’évéque de Cambrai surtout
reprend et développe la thése d’Agostino Trionfo sur le rattache-
ment des cardinaux aux Apoétres : '

Les Apdtres ont été cardinaux avant d’étre évéques... Cest de leur cardina-
lat que peut s’entendre ce texte prophétique : Domini sunt cardines terrae
et posuit super eos orbem (I Reg. 2, 8). Il en résulte qu’ils ont été cardinaux de
Punivers (Orbis), avant d’étre cardinaux de Rome ( Urbis)... De méme que la
fonction du pape, ainsi et aprés lui, la fonction des cardinaux appartient, de

par linstitution du Christ, & Pordre hiérarchique de I'Eglise. Dans
cette fonction,en effet, ils succédent immédiatement 2 la fonction apostolique 25,

24. Ed. A. CoviLLe, Le Traité de la ruine de U Eglise de Nicolas de Clamanges, Paris,
1936, c. 13, p. 122, )

25. De reformatione Ecclesiae, c. 2, dans GersoN, Opera omnia, édit, d’ Anvers, 1706,
t. 11, c. 908, G. MoLLAT, art. cit., R, H. E. 1951, p. 106. .

zg De ejus temporis Schismate, dans S. ScHARD, De Yurisdictione imperiali, Bile,
1566, p. 70r. . . .

27. « Pars corporis papae et ejus coadjutores » (Pierre d’AiLry, De Ecclesiae...
authoritate, dans GERSON, Opera omnia, t. 11, c. 946). - . .

28, Pierre D’AILLY, ébid.,, c. 929, 934. ‘



188 JOSEPH LECLER

Les théologiens de I'Université de Prague, adversaires de Jean Huss,
n'énongaient donc pas des théses insolites 3 I'époque sur I'Eglise
romaine, le pape et les cardinaux. Leur insistance sur ce point expri~
mait leur volonté d’opposer aux affirmations hussites sur I'Eglise
invisible des prédestinés I'enseignement catholique sur la succession
apostolique dans I'Eglise terrestre.

Le Saint-Si¢ge lui-méme, en la personne d’Eugéne 1V, a fait sienne
cette doctrine. Il g’agit de la lettre Non mediocri (1439) 2 laquelle se
réfere encore le droit canonique actuel (canon 230, note). Elle est
adressée 3 Henri Chichele, archevéque de Cantorbéry, pour lui
rappeler que les cardinaux ont le pas sur les évéques, les archevéques

et les patriarches. La raison décisive est tirée de cette proposition : -

le Sacré Collége représente le collége apostolique dans son état pre-
mier, lorsqu’il était réuni autour du Sauveur, tandis que les évéques
ne représentent les Apétres que dans leur dispersion A travers le
monde. Assistants du pape, les cardinaux sont justement appelés ses
« fréres », pars sui corporis, contigua sui corporis membra 2,

Il serait facile de montrer que ces derniéres formules sont demeu-
rées courantes chez les canonistes des xve et xvIe siécles, notamment
dans leurs traités sur le cardinalat %, Les canonistes de notre temps,
tels le P. Wernz, les utilisent encore 81, mais, en dépit de la bulle
d’Eugéne IV, il leur a bien fallu abandonner la thése médiévale sur
l'origine apostolique de cette dignité, Quant aux théologiens, leurs
positions ont varié, selon qu'ils ont vécu avant ou depuis la Réforme.
Au xve siécle, saint Antonin de Florence, dans sa Somme théologique,
suit de trés prés Agostino Trionfo; il Iui emprunte expressément sa
thése sur l'origine des cardinaux et le double état du collége aposto-
lique *2, Jean de Torquemada, son contemporain, prend nettement i
son compte, dans sa Somme sur I'Eglise, les formules et les assertions
d’Eugéne IV et des canonistes antérieurs : les cardinaux ont été insti-
tués par le Christ seul originaliter et primordialiter ; ils sont appelés
Judices orbis terrae, pars corporis papae; c’est une véritable erreur de
les regarder comme membra accidentalia dans IEglise, comme des
«hotes » et des « étrangers » dépourvus d’autorité 33, Au xvre siécle par
contre, sous le coup des critiques protestantes, le langage des théolo-

29. C°d‘€6i‘ Juris canonici fontes, t. I, no 50. Cf. L. THOMASSIN, 0p. ¢it.,c. 114, t.II,
PP. 425-426. :
30. Tous ces traités ont été rassemblés dans les Tractatus Universi Juris (Venise,
1584), t. XIII, 2° partie (B.N. F. 195). Citons également Gabriel Paleotti, De Sacrs
istorii consultationibus (Venise, 1596), dont D. Bouix fait grand ueage dans son
traité De curia romana (Paris, 1859).
31. Cf. WERNZ-VIDAL, Yus canonicum, 3° édit., Rome, 1943, t. II, pp. 540-544.
32. Summa theologica, I11, 22, c. 1 et 2; édit. de Vérone, 1740, t. I1I, €. 1151-1158.
33. Summa de Ecclesia, 1, 80 et 81; édit, de Venise, 1561,f. 921,93 v., 93 1.




PARS CORPORIS PAPAE.., 189

giens s'est fait beaucoup plus circonspect. Ni Cajetan, ni Melchior
Cano, ni Bellarmin, pour ne citer que les plus grands, ne soutiennent
Porigine divine du cardinalat. L'idée méme d’unir en méme corps
le pape et les cardinaux leur parait étrangére.

Aussi bien la réserve de ces théologiens ne provient pas unique-
ment des objections protestantes sur le plan de Ihistoire. Défenseurs
résolus de l'infaillibilité du pape, ils se détournaient plus ou moins
consciemment d’un systéme qui risquait de mettre en cause les pré-
rogatives personnelles du successeur de Pierre, Si I'Eglise romaine
est un corps dont le pape est la téte et les cardinaux les membres,
comme Paffirmaient les adversaires de Huss, n’était-on pas en droit
d’introduire une distinction entre le Siége apostolique et la personne
du Pape ? Et cette distinction introduite, ne pouvait-on pas soutenir
que pour une définition de foi ou pour la solution des problémes
graves (in rebus arduis, selon le langage médiéval), I'accord des car-
dinaux avec le pape était indispensable? Comment interpréter 3 cet
égard la formule classique : de consilio fratrum nostrrum?

En fait, la distinction entre le pape et le Si¢ge apostolique (ou
I’Eglise romaine) est assez courante au Moyen Age. Elle ne coincide
pas d’ailleurs avec la distinction gallicane du Sedes et du Sedens,
Celle-ci est appliquée au probléme de linfaillibilité. Elle revient
4 dire que I'ensemble des successeurs de Pierre doit étre considéré
comme infaillible, bien que tel ou tel pape ait pu errer momentané-
ment. Bossuet 'oppose précisément a celle de « Torquemada et de
quelques autres » pour lesquels le pape, personnellement sujet &
Perreur, « est infaillible quand il décide avec les cardinaux ou avec
son concile, comme si le concile particulier de I'Eglise romaine ou le
collége des cardinaux pouvait donner au pape l'infaillibilité qu'il n’a
pas 3 », Il nous faudra revenir sur les positions exactes de Torque-
mada relativement 2 Pinfaillibilité pontificale. Mais il est clair qu’il
distingue bien le pape seul d’avec le Siége apostolique (pape et cardi-
naux). Dans le second livre de la Summa de Ecclesia, il cite un texte
du pape Agathon qu'a recueilli le Décret de Gratien (Dist. 19, c. 2)
« Sic omnes apostolicac sedis sanctiones accipiendae sunt tanquam
ipsius divini Petri voce firmatae. » Sur quoi il introduit une remarque
de I'Archidiacre (Guy de Baysio), & propos de ce passage : Dicit :
« Apostolicae sedis » et non dicit : « Apostolici ¥ », Vérification faite,

34. BossurT, Defensio Declarationis, 111, 1o, 14, dans ses G’uvn: complétes, édlt
Lachat (Paris, 1865), t. XXII, pp. 287- 288
35. Summa de Ecclesia, 11, 112, f. 260 r.



190 . JOSEPH LECLER

PArchidiacre n’a pas trouvé lui-méme cette distinction, il I'a prise
3 un canoniste antérieur, trés probablement 3 Huguccio, commentant
le méme passage du Décret. Le célébre canoniste qui fut le maitre
d’Innocent III avait écrit : « Hoc non fit ratione papae sed propter
auctoritatem Sedis, unde caute dixit : apostolicae Sedis et non dixit
apostolici® , »

11 existe aussi un curieux rescrit de Boniface VIII, qui a été inséré
dans le Sexte (I, 3, 5). Ce texte distingue entre une concession gra-
cieuse que le pape aurait accordé usque ad suae voluntatis beneplacitum
et une autre qu’il aurait accordée usque ad Apostolicae Sedis benepla-
citum. La premitre cesse 3 la mort du pape, la seconde peut durer,
parce que « le siége apostolique ne meurt pas » Dans son traité du
Schisme, que nous avons déji rencontré, Zabarella n’hésite pas 3
conclure, aprés avoir mentionné ce texte : « Autre est le pape, autre
est le Sitge apostolique. » Celui-ci n’est donc pas le pape seul, mais le
collége du pape et des cardinaux ¥, « Qu’est-ce que le Siége aposto-
lique ? » 8’¢tait déj2 demandé Pierre d’Ailly, dans un traité polémique
contre le dominicain Jean de Montesono (vers 1388). « Ce peut-étre
I'Eglise universelle, répond-il, ou un concile général représentant
I'Eglise universelle, ou I'Eglise romaine en particulier, c’est-3-dire
I'Eglise ol sitge et 2 laquelle préside le Souverain Pontife. C'est
pourquoi le pape ne s’identifie pas au Siége apostolique, sicut non sunt
idem Sedes et Sedens®, » : : B

Par elle-méme, la distinction du pape et du Si¢ge apostolique ne
paraissait guére subversive. Boniface VIII qui I'a utilisée ne croyait
sirement pas porter atteinte aux prérogatives personnelles du Pon-
tife romain. Mais il faut tenir compte d’un fait général A cette époque :
Pextension & I'Eglise de I'idéologie corporative. Aprés les anciens
travaux de Gierke, cet aspect des doctrines politiques médiévales a
été étudié de nos jours par des historiens comme G. de Lagarde et
Brian Tierney %, Ce dernier notamment a bien montré comment les
caflor}istes ont appliqué aux diocéses, puis A I’Eglise universelle, le
principe fondamental du systéme corporatif : I'autorité ne réside pas

- 36. In Dist. 19, c. 2, cité par B. TI:rNEY, 0p. ¢it., p. 79.” o

37. De ¢jus temporis Schismate, dans S. SCHARD, 0p, cit., pp. 700-701.

38. Dans DupLrss1S d’ARGENTRE, Collectio Fudiciorum, 1, 2, édit. de Paris, 1753,
P- 84. Ce texte est cité par BossusT, dans sa Défense de la Déclaration, X, 12. )

39. G. de LAGARDE, La Naissance de Pesprit laique au déclin du Moyen Age. Tome 1.
Bilan du XIII° siécle, 3° édit. Paris, 1956, pp. 93 8q. — Brian TIERNEY, Foundations of
the conciliar Theory, Cambridge, 1955, pp. 3106 sq. (avec une importante bibliogra~
phie). Nous avons nous-méme abordé la question dans notre article : Les théories
démocratiques au Moyen-Age, Etudes, 5 et 20 octobre 1935, pp. §-26, 168-189.

.

e ere— T .

1, o ———

T e g . S SR NS g T g~ T STy . £



PARS CORPORIS PAPAE... 191

seulement dans la téte, elle est diffuse dans tous les membres du
groupe, de la corporation ou du corps politique. Cette notion démo-
cratique de l'autorité a été transférée des « corps » du royaume 2
I’Eglise, « Corps mystique du Christ », tandis que, par un mouvement
inverse, on appliquait 3 I’Etat, voire 3 d’autres groupes sociaux,
'expression méme de « corps mystique ». Corpus mysticum reipublicae,
écrivait déja le chroniqueur Vincent de Beauvals, contemporaln de
saint Thomas %,

Nous n’avons pas a faire ici l’hlston'e de ces doctrmes qui sont 3
base de conciliarisme. Il nous suffira de rechercher comment elles
ont été mises en euvre, lorsqu’on a voulu préciser les relations du
pape et du Sacré Collége. Quelles conséquences pratiques tirait-on
de I'image de la téte et du corps appliquée au pape et au collége
cardinalice? Comment concevait-on l'autorité du pape, &'il fallait
établir une distinction entre la personne du pape et le Si¢ge aposto-
hque ou I'Eglise romame? Tel est le probléme qu’il nous faut exa-
miner.

Nous savons que, depuxs le x1z® 51écle, les papes ont souvent affirmé
qu’ils avaient pris telle décision importante de consilio fratrum nostro-
rum. Cette consultation était-elle indispensable pour donner force de
loi aux actes pontificaux ? La question s’est déja posée pour les pre-
miers commentateurs du Décret de Gratien, & propos d’un texte ol
le pape Urbain (I ou II'?) déclare qu'il est toujours permis au pape de
promulguer de nouvelles lois (C. 25, q. 1, ¢. 6). L’une des réponses
que signale B. Tierney, mérite d’étre notée. Elle est tirée d’une glose
inédite rédigée vers 1210-1215 et apparentée i celle de Laurent

. PEspagnol,la Glossa: Palatina 41, Tandis que le canoniste Huguccio
déclarait simplement que les lois nouvelles devaient étre examinées en
Consistoire, notre auteur se¢ demande de fagon plus précise si le
pape seul peut promulguer des canons. Aprés avoir signalé des argu-
ments en sens dxvers, il conclut : Generalem legem de universali statu
ecclesiae non potest sine cardinalibus condere. Cette réponse, comme
nous le verrons, n'est pas restée sans écho chez les canomstes ulté-
rieurs. - ’

‘Tl est un autre document de la méme époque qui retiendra bien

davantage encore leur attention. En P'année 1213, dans le décrétale

40. Speculum doctrinale, VII, 15, dans le Speculum quadruplex, €dit. de Dounx,
1624 Cette application & PEtat de Pexpression corpus mysticum illustre bien la dévalo-
risation du symbole que signale le P, pg Lupac dans son ouvrage Corpus mysticum,
2¢ édit,, Paris, 1949, p. 274.

41. B TIERNEY, 0p. cit., p. 81. — Sur la Glossa palatina, voir S. KUTTNER, Repnta-
rivon der Kanonistik, t. 1 (Rome, 1937), pp. 81-92.



192 JOSEPH LECLER

Per Venerabilem 42, Innocent III citait et commentait un passage du
. Deutéronome sur la procédure 2 employer dans une affaire difficile.
On lisait dans le texte sacré :

Si tu as A juger un cas difficile et embrouillé (difficile et ambiguum) entre
le sang et le sang, une cause et une cause, la lepre et la lépre, et que les avis
des juges de la ville soient partagés, tu monteras au lieu choisi par le Seigneur
ton Dieu et tu t’adresseras aux prétres de la race de Levi et & celui qui aura
€té établi en ce temps-13 juge du peuple, Tu les consulteras et ils t'indique-
ront le jugement véritable & fournir, Tu feras tout ce qu’auront dit ces hommes
qui président au lieu qu’a choisi le Seigneur et tu suivras leur sentence...
(Deut. 17, 8-11).

Innocent ITI commente ainsi ce passage, aprés avoir remarqué que
les lois du Deutéronome gardent leur force sous la Nouvelle Alliance :

Le lieu qu'a choisi le Seigneur, c’est le Sitge apostolique... Les prétres
de la race de Levi (sacerdotes levitici generis), ce sont nos fréres qui sont
pour nous des coadjuteurs par droit Jlévitique pour ’exercice de la charge
sacerdotale, Le prétre ou le juge qui est au-dessus d’eux, c’est celui auquel
le Seigneur a dit, en s’adressant 3 Pierre : Tout ce que tu lieras surla terre sera
lié dans le ciel... Ainsi, lorsqu'il y a un cas difficile et embrouillé, il faut recourir
au jugement du Siége apostolique...

- Ce texte dit assez clairement que le Si¢ge apostolique c'est le pape
assisté des cardinaux qui sont ses « fréres », ses « coadjuteurs », « prétres
de la race de Levi ». Il prescrit de recourir au Siége apostolique pour
les cas difficiles et de s'en tenir 2 sa sentence, sous peine d’excommu-
nication, :

L’une des gloses les plus autorisées de la décrétale Per venerabilem
‘est, au xmre siécle, celle d’Hostiensis, Cet auteur est tout acquis,
comme I'a bien montré B, Tierney, i I'idée corporative pour tout ce

qui concerne 'administration du diocése par I’évéque et son chapitre. '

Or il regarde I'union du pape et des cardinaux comme bien plus
€troite que celle de I'évéque ou du patriarche avec son chapitre : « Si
donc, poursuit-il, le patriarche ne doit pas traiter des affaires difficiles
(ardua) sans le conseil de son chapitre, 3 plus forte raison convient-il
que le pape requitre le conseil de ses fréres, car le jugement est plus
ferme, quand il s'appuie sur 'avis de plusieurs, » Il fait observer en
outre que le verbe employé par le pape n'est pas judicabis au singulier,
mais Judicabitis. Il en conclut que, « non seulement le pape, mais les
cardinaux eux-mémes sont inclus in expressione plenitudinis potes-
tatis 3, »

51 pressante que soit la glose d’Hostiensis, quand 2 la nécessité

42, C. 13 X 1v, 17, ) . .
43. Lectura in quinque Decretalium libros, in c. 13 X 1v, 17 (&dit. Venise, 1581, t. I11),



PARS CORPORIS PAPAE.., ) 193

pour le pape de consulter les cardinaux dans les cas difficiles, le verbe
employé, decet, ne saurait s’entendre d’une nécessité absolue. Mais il
faut bien reconnaitre qu’a partir du xIve siécle, on observe de sérieuses
divergences entre les canonistes sur les conditions de validité des
actes pontificaux. : ,
Un bon nombre d’auteurs s'expriment en toute clarté dans un sens
nettement favorable A la primauté personnelle du pape. Clest le cas
de I’ « Archidiacre », Guy de Baysio (T 1313). Dans son commentaire
du Sexte, il se demande quelle est la portée de la formule courante :
de fratrum nostrorum consilio. Il faut 'entendre, dit-il, ad bonam dispo-
sitionem papae : il convient que dans les affaires difficiles, le pape
consulte ses fréres. Mais une telle formule ne saurait s’entendre en
toute rigueur, quantum ad necessitatem*, C’est aussi la position de son
contemporain, le théologien Hervé de Nédellec ( 1323). De prime
abord, elle parait ambigué : Papa utens consilio, requirens adjutorium
universalis Ecclesiae non potest errare . Mais auteur revient un peu
plus loin sur ce qu’il appelle le « conseil apostolique » et il ajoute :
« Toute l'autorité qui donne sa vigueur 2 la décision est dans le pape
seul, mais les autres peuvent Vorienter (possent facere ad directionem)
par leurs conseils et leurs priéres (consulendo et orationibus) 4. »
Agostino Trionfo (T 1328) s’exprime dans le méme sens. Bien qu'il
fasse des cardinaux les successeurs des Apdtres, il affirme expressé-
ment que le pape comme téte n’a que dés conseils A recevoir, En appe-
ler du pape aux cardinaux « serait aussi insensé que d’en appeler du
maitre 3 ses serviteurs, du roi 2 ses conseillers 47 »,
" Ainsi se constitue toute une tradition absolument favorable i
Pautorité supréme du pape en personne, la participation des cardi-
naux n’étant mentionnée que pour souligner le caractére officiel,
public de la décision pontificale, par opposition aux jugements privés
du méme pontife (ut singularis persona). Rien de plus clair que les
assertions de Zenzelinus (T 1334) : « Le pape fait appel au conseil
des cardinaux, parce qu'il le veut; il n’y est pas tenu nécessairement  »,
ou celles de Jean d’André (T 1348) : « Le pape n’est pas obligé de
demander le conseil des cardinaux, car il posséde en lui-méme les

44. Inc. 81, 16, in VI°; édit. de Venise, 1606, f. 54 Vo b,

45. De potestate papae, & la suite de son ouvrage In IV Libros Sententiarum, édit.
de Paris, 1647, p. 365. .

46. Op. cit., p. 371. Quoi qu’en dise le P, B, M. Xiberta, Gui Terré, contemporain
d’Hervé, nous semble beaucoup moins net dans sa Quaestio de magisterio infallibili
Romani Pontificis (édit. B. M. Xiberta, Miinster, 1926). Gui Terré admet Pinfailli-
bilité du pape cum consilio suorum dominorum cardinalium, mais il ne nous dit pas claire-
ment si cette consultation cst indispensable pour I'exercice de Vinfaillibilité,

47. De potestate ecclesiastica, q. 6, ad s, d 5. .

48. Glossa ad Clem. 1, 3, 1, 8.v. de ipsorum concilio.



194 JOSEPH LECLER

droits de 'empire céleste et terrestre 42, » Les canonistes qui ont traité
du cardinalat, vers la fin du xve si¢cle 5, nous signalent encore dans la

méme ligne Albéric de Rosate (T 1354) qui s’inscrit en faux contre les
assertions de Laurent I'Espagnol (ou de la Glossa Palatina), Jean de
Lignano (t 1383), Dominique de Santo Geminiano {} vers 1430) qui
rejette avec une pointe de malice les théses de Jean Le Moine : « il
ne faut pas le croire, car, étant cardinal, il défendait sa propre cause ».
Nous pouvons ranger dans la méme école saint Antonin de Florence
(1 1459) qui s’inspire explicitement du De potestate Papae de Hervé de
Nédellec. La fameuse proposition autour de laquelle on a tant discuté
au concile du Vatican : Papa utens consilio et requirens adjutorium
Ecclesiae universalis non potest errare, a été empruntée par lui au théolo-
gien breton et doit s’interpréter dans le méme sens 51,

Reste 2 envisager I’autre école pour laquelle les expressions « Siége
apostolique » et « Eglise romaine » s’entendent d’une direction collé-
giale de P'Eglise. Au début du xmme siécle, comme nous 'avons vu, la
Glossa Palatina soutient que le pape ne peut faire des lois générales
sans le concours des cardinaux. Au début du x1ve siécle 'un des prin-
cipaux représentants de cette tendance parait étre le cardinal Jean
Le Moine (T 1313). La plenitudo potestatis existe, selon lui, 2 titre
principal dans le pape, 2 titre subsidiaire dans les cardinaux. Quand
le Si¢ge apostolique est vacant, elle réside dans le collége cardinalice52.
Jean Le Moine affirme, dans le commentaire du Sexte, que certaines
collations d’abbayes et d’évéchés faites par Célestin V ont été cassées
par la suite, pour avoir été décidées sine fratrum consilio : « Le collége
des cardinaux, en effet, est en possession de ce droit selon lequel les
affaires difficiles (ardua, allusion A la Décrétale d’Innocent III)
doivent étre traitées et résolues avec leur conseil. » On dit bien, ajoute
notre canoniste, que le prince est au-dessus des lois (solutus legibus),
mais il convient néanmoins qu'il vive selon les lois 3, Dans une autre
glose, il refuse la décision de Boniface VIII suivant laquelle, pendant
la vacance du Saint-Sitge, le Sacré Collége ne pourrait absoudre les
cardmaux. Colonna que le pontife avait excommuniés. Boniface VIII,
d‘éc'lzjlre-t-xl, a voulu enlever aux cardinaux un droit qui leur revient
légitimement pendant la vacance : « I1 y a 12 un acte de la plenitudo

49. Glossa ad Sext: I, 6, 17, 8. v. contingeret. Sur Zenzelinus et Jean d’André,
cf. B. Tu;my, op. cit., pp. 207-208, :

50, .Vou: surtout André de BARBATIA, De praestantia cardinalium, q. 2, dans Tracta-
tus universs juris, tome XIII, 2 (Venise, 1584-1586), f. 69 b-70a. -

st. Summa theologica, 111, 22, 3; édit. de Vérone, 1740, t. III, c. 1188,

52. In Sextum (édit. de Venise, 1583), V, 11, 2, f. 350. o

§3. In Sextum, V, 2, 4, f. 319.




PARS CORPORIS PAPAE... 195

potestatis qui prétend enlever aux autres ce qui leur appartient...
L’administration de I'Eglise romaine confiée au pape par les cardinaux
ne leur enléve pas 'administration légitime (dont ils sont détenteurs)...
Le pape se trouve vis-3-vis du collége des cardinaux comme un autre
évéque vis-2-vis de son chapitre. De méme que I’évéque ne peut
enlever 4 son chapitre 'administration légitime, il n’est pas permis
au pape de la soustraire aux cardinaux %, » :

En somme, le systéme corporatif qu’Hostiensis appliquait aux dio-
céses est transféré par Jean Le Moine 2 I'Eglise romaine. Le Sacré
Collége, pars corporis papae, partage avec le Souverain Pontife 'exer-
cice de la plenitudo potestatis. ,

C’est précisément 2 ces textes que se référe Zabarella, dans son
traité du Schisme (1408), pour expliquer 3 sa maniére la distinction
du pape et du Siége apostolique : « Bien que le pape posséde, comme
Pon dit, la plenitudo potestatis, on ne doit pas comprendre cela du
pape seul, comme &'il pouvait tout, mais le pape désigne ici I'Eglise
romaine qui est représentée dans le pape, comme sa téte, et dans
les cardinaux, comme ses membres. C’est ce que remarque Jean
Le Moine... Quand on dit par conséquent que le pape peut tout,
il $’agit de ce que le pape fait, lorsqu’il a tenu conseil avec ses fréres, »
Et 'auteur cite comme exemple le concile de Jérusalem ol Jacques a
parlé aprés Pierre et ol les décisions furent prises par I'assemblée
tout entitre 55, Ces réflexions de Zabarella ’insérent elles-mémes dans
un systéme qui soumet le pape et I'Eglise romaine 3 'Eglise univer-
selle dont le concile général est la plus parfaite représentation.

Au temps du concile de Constance, les théses conciliaristes s’expri-
ment avec une nuance particuli¢re dans I'ecclésiologie de Gerson et
de Pierre d’Ailly. Ces deux théologiens reprennent 2 leur compte les
conceptions du dominicain Jean de Paris ({ 1306) sur I'application
a I’Eglise du régime mixte, selon la doctrine d’Aristote : « Pour régler
P'usage de la plénitude du pouvoir et en exclure les abus, écrit Pierre
d’Ailly, il est expédient que P'Eglise soit soumise, non 2 un régime
monarchique pur, mais 3 un régime mixte, comportant simultané-
ment Varistocratie et la démocratie. » L’élément démocratique n’est
autre que le concile général, avec ses représentants, fondés de pouvoir
de I'Eglise universelle. L’élément aristocratique est le Sacré Collége,
pars corporis papae : « On aurait ainsi pour I'Eglise un régime excellent,
si 'on plagait prés du pape et sous son autorité, des élus de toutes
les provinces de la chrétienté, Tels devraient étre les cardinaux qui

54. In Sextum, V, 3, 1, f. 335.
55. De ejus temporis schismate, dans S. SCHARD, ap. cit., f. J01-702.



196 JOSEPH LECLER

gouverneraient 'Eglise avec le pape comme ses subordonnés et tempé-
reraient dans son exercice la plénitude du pouvoir %. » On comprend
que, dans la pensée de Pierre d’Ailly, le Si¢ge apostolique ne s’iden-
tifie pas avec le pape seul. Il est obligatoirement constitué par un
collége aristocratique uni au pape pour le gouvernement général de
I'Eglise. L’évéque de Cambrai admettrait 2 la rigueur qu’on étendit au
concile général, voire 2 I'Eglise romaine, le privilége de ne pas errer
dans la foi, mais il refuse absolument de I'étendre 4 la personne du
pape, sed non potest extendi ad Papam, ut dictum est .

Aprés la crise conciliaire, on retrouve, méme chez les apologistes de
l'autorité pontificale, 1’écho des théories antérieures sur le Siége
apostolique. Jean de Torquemada, dans sa Summa de Ecclesia (1453)
reconnait que les décisions prises en consistoire, avec le conseil des
cardinaux, jouissent d’un plus grand crédit (majoris auctoritatis
reputantur ) que les décisions venant du pape seul, mais il ajoute pru-
demment que « les unes et les autres ont la méme force, puisqu’elles ont
¢été édictées par le méme pouvoir 3 ». On voit bien cependant, dans
un autre passage, quelle importance extréme il accorde 2 la consulta-
tion des cardinaux pour 1’étude des affaires graves {ardua). Aprés
avoir rappelé la distinction entre 1’ Apostolicus et I’ Apostolica Sedes,
4 la mani¢re de Guy de Baysio (et d’Huguccio), il ajoute : « On
entend par sanctions du Siége apostolique ou sentences proférées
aprés jugement par le Pontife romain, non pas celles qui ont été
édictées de fagon occulte, déloyale ou inconsidérée par le seul Pontife
romain ou celles qu'il a prises avec quelques favoris en évitant fraudu-
leusement d’en convoquer d’autres, mais celles qui ont été prises par
le Pontife romain sur le conseil autorisé d’hommes sages et surtout
des cardinaux %, » C’est A des décisions de ce genre que se rapportent
les promesses d’indéfectibilité dans la foi faites 2 Pierre et au Siége
apostolique. )

Un peu plus tard, le juriste André de Barbatia (T 1479), contempo-
rain de Torquemada, pose nettement la question dans son traité
De praestantia cardinalium : « Utrum possit introduci consuetudo
quod papa non exerceat ardua sine fratrum suorum cardinalium
consilio ® ? » L’auteur est trés bien informé et passe en revue la série
des opi.nions pour et contre. Tout en se défendant de vouloir attenter
en quot que ce soit au pouvoir supréme du Pontife romain, il conclut

§6. De Ecclesiae... auctoritate, dans GErsoN, Opera omnia, t. II, c. 946.
57. Ibid., c. 949.

58. Summa de Ecclesia, 111, 46, édit. de Venise, 1561, f. 333 1°

§9. Op. cit, 11, 112, £, 260 1°

60. De praestantia cardinalium, q. 2, f. 69-71.



PARS CORPORIS PAPAE... 197

par la négative. Nous n’avons pas 2 rappeler ses arguments, ils sont
pris & toute la tradition antérieure. Ce n’est pas « par raison d’amitié »,
déclare-t-il, que le pape doit consulter les cardinaux, mais « par
raison de nécessité », pour assurer le gouvernement de ’Eglise univer-
selle. I1 pousse A fond en ce sens I'axiome traditionnel : cardinales sunt
membra papae. Les résistances et objections du Sacré Collége ne
sont pas contra potestatem pape : elles sont du méme ordre que celles
d’un membre du corps que I’on malméne et qui se défend.

Plus tard encore, au xvI® siécle, on rencontre des docteurs qui
réservent au Sitge apostolique le privilége de l'autorité supréme
et de linfaillibilité : « Le nom de Siége apostolique, remarque le
franciscain Alphonse de Castro, doit étre pris non pour le Souverain
Pontife, qui peut errer dans la foi..., mais pour le Siége qui comprend
tout ensemble le collége, par le conseil duquel est secondé le pape,
et le Pontife lui-méme. On ne voit pas que ce Siége apostolique ait
erré dans la foi®l, »

Pars corporis papae... Cette expression date de I'époque ot la dignité
cardinalice n’était encore attribuée qu’aux collaborateurs immédiats
du Saint-Si¢ge. Elle est demeurée courante, surtout dans la langue
des canonistes, jusqu’au début de I’époque moderne. Un pape lui-
méme, Eugéne IV, I'a consacrée de son autorité. Elle symbolisait par
elle-méme les liens étroits qui rattachaient au Pontife romain, pour le
gouvernement général de I'figlise, les membres du Sacré Collége.
Bien qu'i toute époque, elle ait été interprétée dans un sens trés res-
pectueux de son autorité supéricure, on a pu s’en servir également
pour mettre en cause les priviléges personnels du successeur de Pierre.
A faire du pape et des cardinaux un ensemble organique, on risquait
de considérer le « Siége apostolique », I’ « Eglise romaine » comme l'or-
gane collectif de la plenitudo potestatis, de la primauté et de Pinfailli-
bilité. Ce risque s’est accentué au xve siécle, du fait du Grand Schisme
et des doctrines conciliaires, mais il était déja latent, depuis un siécle,
par suite de 'application aux diocéses d’abord, puis i I'Eglise univer-
selle et A I'Eglise romaine, de I'idéologie corporative.

On comprend mieux dés lors pourquoi les apologistes du pouVOir
pontifical, au siécle de la Réforme, ont tant insisté sur I'identité du
pape et du Siége apostolique, sur le caractére personnel de la primauté
et de l'infaillibilité du pontife romain, sur Pentiére liberté du chef de
I’Eglise A I'égard des avis et des propositions du Sacré Collége.

61. Adversus Haereses, 1, 8, édit. de Lyor‘g 1 355, pp. 67-68,



198 .. JOSEPH LECLER

Faut-il en conclure qu’il n’y a rien 2 retenir, en notre siécle, de la
formule médiévale ? Il est permis d’en douter. La primauté et I'infailli-
bilité personnelles du pape étant bien assurées désormais, vis-a-vis des
théories conciliaires et gallicanes, une telle formule souligne opportu-
nément ['étroite intimité qui lie au Souverain Pontife un Sacré
Collége élargi aux dimensions mondiales, En outre, depuis 'abandon
des théses médiévales sur P'origine divine du cardinalat, on fera bien
de se souvenir que, dans la formulation ancienne, c’est au corps épis-
copal lui-méme qu’était appliquée I'image du corps et de la téte.
Aprés le 1égat Philippe, au concile d’Ephése ¢2, les Péres de Chalcé-
doine I'ont prise eux-mémes 3 leur compte dans leur lettre au pape
saint Léon : « Nous étions 13 cinq cent vingt évéques que tu
conduisais comme la téte conduit les membres ¢, »

62. « Les membres se sont joints & la téte » (Mansi, Concilia, IV, 128¢).
63. Denzinger, n® 149.



