# ANNALES

# DU MIDI

#### REVUE

ARCHÉOLOGIQUE, HISTORIQUE ET PHILOLOGIQUE

### DE LA FRANCE MÉRIDIONALE

Publiée sons les auspices du Conseil genéral des Facultés de Toulouse

PAR

#### ANTOINE THOMAS

PROFESSEUR À LA FACULTÉ DES LETTRES DE TOULOUSE, CHARGÉ DE COURS À LA FACULTÉ DES LETTRES DE PARIS

QUATRIÈME ANNÉE 1892

TOULOUSE
ÉD. PRIVAT, LIBRAIRE-ÉDITEUR
45, rue des Tourneurs, 45.

PARIS
ALPH. PICARD & FILS, LIB.-EDITEURS

82, rue Bonaparte, 82.

04. 293

# SAINT MARTIAL DE LIMOGES

Mes études sur les catalogues épiscopaux de l'ancienne Gaule m'amèneront prochainement à traiter des origines ecclésiastiques de l'Aquitaine. Au seuil de ce vaste domaine, j'ai rencontré saint Martial. D'après une tradition qui fit loi du onzième au dix-septième siècle, saint Martial aurait été le premier missionnaire du pays, le principium et fons de toute l'organisation ecclésiastique dans les trois Aquitaines. Il était de mon devoir d'examiner cette tradition, d'en déterminer la date, l'origine, l'autorité historique.

Je n'entre pas ici sur un terrain vierge. On sait avec quelle passion l'apostolat de saint Martial fut défendu au onzième siècle par le chroniqueur Adémar. Au dix-septième siècle, la tradition ayant été attaquée par un savant chanoine de Limoges, Descordes<sup>1</sup>, elle fut défendue par un carme déchaux, le P. Bonaventure de Saint-Amable<sup>2</sup>, lequel rappelle beaucoup Adémar par l'étendue de son érudition, la faiblesse de sa critique, la prolixité et la véhémence de sa littérature. Maintenant la défense du palladium limousin est aux mains de M. l'abbé Arbellot, chanoine comme Descordes, apostoliciste comme Bonaventure, érudit comme l'un et l'autre. J'aurai bien des observations à faire sur ses procédés critiques, mais

<sup>1.</sup> Acta SS. iunii, t. V, p. 538.

<sup>2.</sup> Histoire de saint Martial, apotre des Gaules. Limoges, 1676, 1683, 1685.

willing a

AN OBSESSION AND A SECOND

min fin. Itt der a

· 美国新生物 1

11 ( Cart 1 1 1 1 1

je dois rendre hommage à l'étendue de ses recherches et à la persévérance de son labeur. Il est sûr que ses études et ses découvertes ont introduit dans la question non seulement plus de précision sur certains points, mais des pièces inconnues jusqu'à lui. Un autre témoignage lui est dû. Dans les nombreuses controverses où ses idées l'ont engagé, il est toujours demeuré calme et poli, se distinguant ainsi d'Adémar, de Bonaventure et de la plupart des apostolicistes modernes, personnes faciles à indigner, promptes à injurier leurs contradicteurs et même à les calomnier. M. Arbellot admet volontiers que l'on ait une opinion différente de la sienne sans être pour cela le dernier des misérables

et janséniste qui pis est1.

T

### La tradition jusqu'à l'an mil.

Grégoire de Tours. — Le martyrologe hiéronymien. — Le sanctuaire de Limoges. — Le monastère. — Les livres de miracles. — L'ancienne vie de saint Martial. — Saint Martial envoyé par saint Pierre. — Saint Martial apôtre de l'Aquitaine. — La vie de sainte Valérie.

Le plus ancien auteur de nom connu et de date incontroversée qui se soit occupé de saint Martial, de son histoire et

14. Voici l'énumération des brochures de M. Arbellot, en ce qui concerne la question de saint Martial :

... Dissertation sur l'apostolat de saint Martial, 1855. ..

Documents inédits sur l'apostolat de saint Martial, 1860.

Étude sur Adémar de Chabannes, 1873.

Miracula s. Martialis anno 1388 patrata (Analecta Boll. t. 1 [1882], p. 411).

Livre des miracles de saint Martial, texte latin inédit du neuvième siècle, 1889.

Étude historique sur l'ancienne vie de saint Martial, 1892.

Autel de saint Martial dans la basilique de Saint-Pierre, à Rome (sans date).

de son culte, c'est Grégoire de Tours. Dans son Historia Francorum', il le met au nombre des sept évêques qui auraient été envoyés en Gaule au milieu du troisième siècle, et dit qu'il fut destiné à la cité dé Limoges (Lemovicinis). En divers endroits, il le représente comme un confesseur célèbre et vénéré2. Dans son De gloria confessorum3, il dit qu'il avait été envoyé par les « évêques de Rome » et qu'il eut pour compagnons de mission deux prêtres amenés par lui d'Orient en Gaule. Ce détail donnerait à croire que le saint était originaire d'Orient. Grégoire indique en quelques mots les fruits de sa prédication: abblition des rites idolâtriques, conversion de la ville au culte du vrai Dieu. Puis il donne des renseignements sur la disposition des tombeaux des trois apôtres dans la crypte où on les avait réunis. Le sarcophage de saint Martial était d'abord masqué par celui de ses deux compagnons. Un matin, on trouva les choses arrangées de telle sorte que l'on pouvait accéder sans difficulté au tombeau de l'évêque. Grégoire termine en racontant deux miracles opérés dans ce sanctuaire.

Le martyrologe hiéronymien, document contemporain de Grégoire de Tours (en ce qui regarde la Gaule), marque au 30 juin la fête de saint Martial: Lemovicas, depositios. Martialis episcopi et confessoris. Ce texte est entre dans beaucoup de martyrologes postérieurs, Raban, Adon, etc.

Le sanctuaire auquel se rapportent les indications de Grégoire-de Tours et du vieux martyrologe se trouvait dans la banlieue de Limoges, à peu de distance de la ville. Il consista

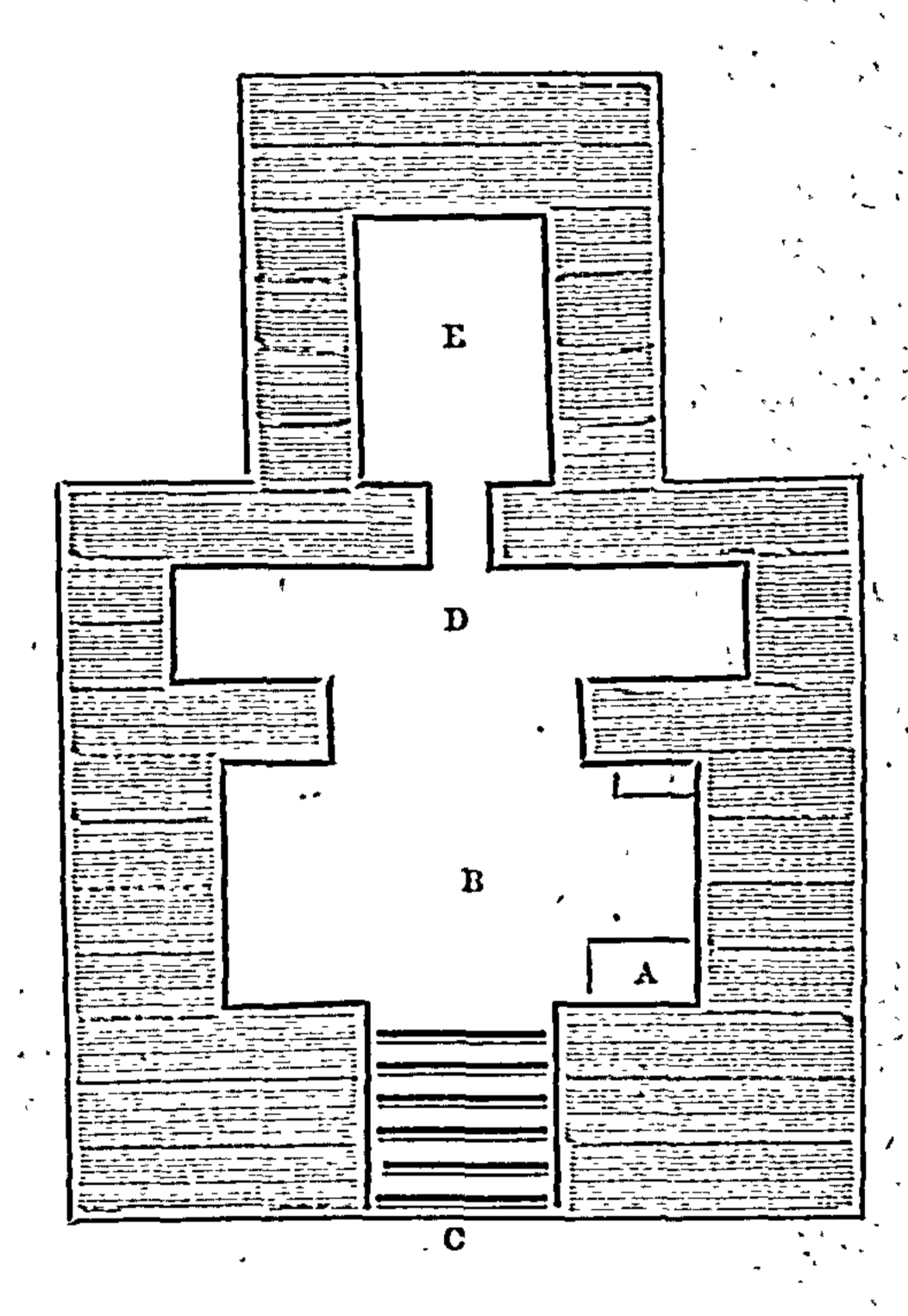
<sup>1. 1, 30.</sup> 

<sup>2.</sup> Hist. Fr., I, 30; IV, 46; X; 29.

<sup>3.</sup> c. 27.

<sup>4.</sup> L'expression confunctis sarcofagis donnerait lieu, en raison du pluriel, de croire que chacun des deux prêtres avait son sarcophage. Le contexte semble indiquer, au contraire, qu'il n'y en avait qu'un seul pour eux deux. J'ai consulté sur ce point M. Max Bonnet, l'homme le plus versé dans la langue spéciale de Grégoire de Tours. Son expertise est entièrement d'accord avec ma propre impression.

d'abord en une crypte à trois compartiments ou chambres communiquant entre elles. Un escalier C donnait accès dans la première chambre B, où se trouvait, à l'angle A, le sarcophage de saint Martial. La chambre suivante D abrita, jus-



qu'au neuvième siècle à tout le moins, le lombeau d'une sainte Valérie, qui a un rôle important dans la tradition locale; enfin, la dernière chambre E contenait et conserva jusqu'à la Révolution le sarcophage d'un duc Étienne dont il est déjà question dans un document du neuvième siècle.

L'escalier d'entrée C partait d'une église plus élevée de niveau que le fond de la crypte et dont l'abside se trouvait à l'opposé de celle-ci. Cette église, connue dans le pays sous le nom de Saint-Pierre-du-Sépulcre, existait peut-être au temps

<sup>1.</sup> La sigure ci-dessous est empruntée à la brochure de M. Arbellot, Livre des miracles de saint Martial.

de Grégoire de Tours 1. C'est là que l'on célébrait les offices.

Aŭ temps de Grégoire de Tours et assez longtemps après, saint Martial ne paraît pas avoir été très connu en dehors de l'Aquitaine. A Paris cependant, saint Éloi, qui était de Limoges, lui éleva une église dont la dédicace fut signalée par des miracles<sup>2</sup>. Les martyrologistes du neuvième siècle, Raban, Wandalbert, Adon, Usuard, ne le connaissent guère que par lé martyrologe hiéronymien, dont ils répètent la formule<sup>3</sup>. Usuard, cependant, mentionne aussi les deux prêtres compagnons de saint Martial, et même, ce que n'avait pas fait Grégoire de Tours, il rapporte leurs noms, Alpinien et Stratoclien<sup>4</sup>.

Le culte de saint Martial sinit cependant par se répandre au loin. Au onzième siècle il avait sa chapelle dans la basilique de Saint-Pierre de Rome. Cette fondation remonte, il est vrai, au temps du duc d'Aquitaine Guillaume V (993-1030), prince éclaire et pieux, qui faisait tous les ans le pèlerinage de Rome et qui ne manqua pas, on peut le croire, d'intéresser le pape au patron de son pays.

Mais revenons à Limoges. Le sanctuaire que je décrivais tout à l'heure, c'est-à-dire la crypte et la petite basilique de Saint-Pierre-du-Sépulcre, fut desservi, jusqu'au neuvième siècle, par des clercs, dont le plus qualifié avait le titre de martyrarius. Saint Loup, évêque de Limoges au temps de Clotaire II, avait été d'abord martyrarius de Saint-Martial<sup>6</sup>. L'église et son clergé constituaient, dès le commencement du

<sup>1.</sup> Il ne parle pas d'église dans son texte proprement dit; mais, dans la table des chapitres du De gl. conf., il est question d'une basilica.

<sup>2.</sup> Vila s. Eligii, 18, 19 (P. L., t. LXXXVII, p. 495).

<sup>3.</sup> Pour Wandalbert, qui écrit en hexamètres, ceci doit s'entendre en tenant compte des modifications indispensables. Son martyrologe porte au prid. kal. iul.: Lemovicas pridie colitur Martialis honore.

<sup>4.</sup> Lemovicas civitate, s. Martialis episcopi cum duobus presbyteris Alpiniano et Stratocliano, quorum vita miraculorum signis admodum efful-

<sup>5.</sup> Sur cette chapelle, v. Arbellot, Autel de saint Martial.

<sup>6.</sup> Lib. mirac., éd. des Monum. Germ. Scr., t. XV<sup>1</sup>, p. 280, l. 35; p. 281, l. 3. Le mot martyrarius est défigure dans les autres éditions.

neuvième siècle, un établissement assez important pour recevoir des fondations considérables. C'est ainsi qu'en 804 un monastère entier, celui de Paunat, avec toutes ses dépendances, lui fut cédé par de pieux donateurs<sup>1</sup>. Il avait aussi des propriétés dans les environs immédiats de Limoges<sup>2</sup>.

En 848, la communauté ecclésiastique se transforma en monastère, et depuis lors on peut suivre son histoire et la série de ses abbés<sup>3</sup>. On construisit aussitôt une grande église, tout près du sanctuaire primitif, à un niveau plus élevé. Les plans en furent combinés de manière à respecter les anciens édifices, la crypte et l'église Saint-Pierre. La nouvelle église fut placée sous le vocable spécial du Sauveur. Elle subsista jusqu'en 1021. Quand elle fut terminée, en 852, le corps de saint Martial y fut transporté solennellement.

Un établissement religieux aussi important ne pouvait demeurer longtemps sans histoire. On songea d'abord à ce que les Bollandistes appellent la « gloire posthume » du saint, c'est-à-dire aux récits de miracles. La biographie proprement dite ne fut cultivée qu'après. Les récits de miracles de saint Martial forment une série assez longue, depuis Grégoire de Tours jusqu'au quatorzième siècle très avancé<sup>5</sup>. Le plus

- 1. Acte conservé dans le Parisin. 3851 A, f. 14 v°; analysé dans Mabillon, Annales, t. 11, p. 717.
  - 2. Lib. mir., l. c., p. 282.
- 3. Adémar, Chronique, III, 18 (Migne, P. L., I. CXLI, p. 33); Hist. des abbés de Saint-Martial, ibid., p. 79.
- 4. Lib. mir., l. c., p. 282 (Papebroch, no 21). M. Arbellot, dans son édition du Liber miraculorum (Livre des miracles, p. 26), note à cet endroit qu'il n'a trouvé nulle part ailleurs mention de cette translation. Mais le texte du Lib. mir. est assez autorisé pour qu'on le croie. Suivant M. Arbellot, la basilique aurait été dédiée en 832, en présence de l'empereur Louis. Ce système repose sur un faux diplôme et sur une interpolation corrélative introduite dans la Chronique d'Adémar, III, 16. La teneur du faux diplôme (Bœhmer-Mühlb., 879) nous est connue par le Parisinus 5, une bible de Saint-Martial où il a été copié, au onzième ou au douzième siècle, sur un feuillet inoccupé. Il est à croire que cette copie dérive d'un exemplaire antérieur au onzième siècle, car saint Martial y était d'abord qualifié de confessor, en deux endroits différents, tous deux corrigés par la suite.
  - 5. Voir la publication de M. Arbellot dans les Anal. Boll., t, I, p. 444.

ancien recueil qui s'en soit conservé se trouve dans un manuscrit du dixième siècle, actuellement à Bruxelles (nº 8550-1). Il se compose de plusieurs recueils particuliers, formés à diverses époques et très différents de style. En tête se présente une série qui se rencontre aussi dans les manuscrits de la plus ancienne vie du saint. Deux guérisons, déjà racontées par Grégoire de Tours, figurent au commencement, mais dans une autre rédaction<sup>1</sup>; les autres miracles sont d'un genre assez commun et n'offrent aucune particularité chronologique. Il est difficile de dire en quel temps cette première série a été formée.

La seconde (Papebroch, 11-20) s'ouvre par un prologue où la biographie de saint Martial est citée expressément. Elle se termine par un récit (19, 20) relatif à l'année 832. Mais, comme dans ce qui précède (c. 15, 17) on suppose que le corps de saint Martial avait été déjà tiré de la crypte et porté dans la grande église, force est d'admettre que le collecteur écrique vait après la translation de 852.

Toutesois, ce collecteur a trouvé tout rédigées deux histoires afférentes au septième siècle, d'un grand intérêt l'une et l'autre. Ce sont celles de Lupus, le martyrarius de Saint-Martial, promu à l'évêché de Limoges, et celle d'un autré Lupus, celui-ci duc d'Aquitaine, assassiné à Limoges, à la porte du sanctuaire qu'il venait de piller. Ces deux récits sont d'une langue spéciale, très incorrecte, sûrement antérieure à la renaissance littéraire des derniers temps de Charlemagne?

Le troisième recueil est, comme le précèdent, postérieur à la translation de 852. Outre quelques récits dépourvus d'attaches historiques, on y remarque celui du pillage de Limoges par les Normands et des détails intéressants sur l'invasion de

<sup>4.</sup> M. l'abbé Arbellot déduit de là (L'ancienne vie, p. 16) que Grégoire de Tours a copié le Liber miraculorum. Il est invraisemblable à ses yeux « qu'un écrivain limousin soit allé emprunter à Grégoire de Tours le récit de miracles opérés à Limoges. » Ceci est d'un bon limousin.

quer surtout les expressions marthararius (désignrée par Papebrochien matricularius), dirigere (envoyer), innotescere (saire connaître), optimates, oraculum (oratoire), etc.

l'Aquitaine par Louis, sils de Louis le Germanique. Ce dernier événement est de l'année 854; l'autre doit être à peu près du même temps. Le narrateur, cela est sûr, est un contemporain.

'C'est dans un manuscrit du dixième siècle que nous rencontrons pour la première sois ces recueils de miracles; ce sont aussi des manuscrits du dixième siècle qui nous offrent le plus ancien texte de la vie de saint Martial1. L'auteur ne sait encore que sort peu de chose de son héros. Saint Martial sut. à ce qu'il raconte, envoyé de Rome à Limoges par l'apôtre Pierre, lequel, en le congédiant, lui adressa un discours dont la teneur est reproduite. Deux prêtres lui avaient été donnés pour compagnons; l'un d'eux étant mort en route, Martialretourna à Rome; saint Pierre lui consia son bâton en lui préscrivant de le faire toucher au corps du défunt, moyennant quoi il ressusciterait. Ainsi fut fait, dit-on (ut vulgi fama testatur), car notre auteur n'en paraît pas très assuré. Arrivé à Limoges, le missionnaire prêche et convertit. Un seul ëpisode, celui de Valérie, noble jeune fille qui se fit chrétienne et sut tuée par son siance, dont maintenant elle resusait la main. Ceci est raconte avec beaucoup de réserve, ut aiunt. perhibetur, ut sertur. On ajoute, mais encore avec un dicitur, que Valérie avait concédé à saint Martial une place dans le lieu de sépulture préparé pour elle-même. Vient enfin la mention très rapide de la mort du saint et de ses deux compagnons et l'histoire des sarcophages déplacés. Ici plus de

<sup>1.</sup> Publice, d'après le manuscrit Parisinus 3851 A., par M. Arbellot, Documents inédits sur l'apostolat de saint Martial, p. 34; puis, avec le secours d'un autre manuscrit actuellement à Rome, dans son Étude historique sur l'ancienne vie de saint Martial (1892). Le manuscrit romain, conservé à la bibliothèque Victor-Emmanuel, provient de Farfa (Farfensis 29); c'est un lectionnaire exécuté pour cette célèbre abbaye. On y trouve beaucoup de légendes françaises, notamment plusieurs pièces relatives aux saints du Limousin et de l'Aquitaine. Il a été signalé à M. Arbellot par un jeune prêtre de Limoges, M. l'abbé Ardant. Je l'ai vu : il m'a paru du dixième siècle avancé on du commencement du onzième. M. J. Guiraud, membre de l'École française de Rôme, en a rédigé une notice très soignée, qu'il a bien voulu me communiquer.

fertur, de dicitur; le narrateur est sûr de ce qu'il raconte. Du reste, ce qu'il dit est tiré de Grégoire de Tours, dont il a même conservé quelques expressions.

Si l'on néglige cette dernière partie, dont l'origine est claire, on voit que le biographe connaît plusieurs choses dont nous n'avions point entendu parler jusqu'ici:

- 1º La mission donnée à saint Martial par l'apôtre Pierre en personne;
- 👉 2º La résurrection de l'un de ses compagnons;
- 3º La mort de la néophyte Valérie, assassinée par son fiancé païen;
- 4º La concession faite par elle à saint Martial d'une place dans son tombeau de famille.

Commençons par ce dernier point. Grégoire de Tours parle bien de la crypte, des trois saints et de leurs sarcophages, mais il ne dit mot de Valérie. Ici, notre rédacteur a dû s'inspirer de l'état des lieux et de la tradition. On ne peut douter qu'il y ait eu dans la crypte, au temps où il ecrivait, un tombeau de sainte Valérie. C'est là¹, en effet, que l'on prit les restes de cette sainte pour les transporter au prieure de Chambon. La date de la translation est inconnue; mais elle est antérieure, peut-être de beaucoup, à l'année 985. Du moment où le tombeau d'une dame se trouvait dans la même crypte que celui de l'évêque, il était naturel de conjecturer que cette crypte avait d'abord été préparée pour elle et qu'elle en avait fait les honneurs à son pasteur. Cependant notre biographe n'est pas encore bien sûr du fait : « Valérie, dit-on, avait accordé, dicitur... concessisse. »

C'est avec la même réserve qu'il présente l'histoire de Valérie elle-même, de ses fiançailles et de son martyre. Il est même à noter que ce mot de martyre n'est pas prononcé par lui. Il omet aussi le nom du fiancé. Ce nom, nous le trouvons dans la vie de sainte Valérie? : c'est le duc Étienne, promu par le faux Aurélien à la dignité imaginaire de dux Gallia-

<sup>1.</sup> Anal. Boll., t. VIII, p. 279.

<sup>2.</sup> Il.en sera question bientot.

rum. C'est un nom traditionnel et de bonne provenance. Un duc Étienne était enterre dans la crypte de saint Martial. Le fait est attesté par le Liber miraculorum du manuscrit de Bruxelles<sup>1</sup>. Il y est dit qu'un voleur in cryptam ubi conditum corpus sanctissimi confessoris quieverat introgressus, se in tertia cryptella retro tumulum ducis quondam Stephani occultavit. Ce tombeau se voyait encore au siècle dernier<sup>2</sup>.

Etienne et Valèrie. Rien ne prouve qu'ils aient été contemporains. Mais le voisinage de leurs tombeaux dans un tel sanctuaire ne pouvait manquer de solliciter l'imagination du peuple ou tout au moins des hagiographes. On les fiança, et l'on raconta que ces fiançailles retrospectives avaient été troublées de la façon que j'ai rapportée. Comme le duc était enterré dans le lieu saint, il était impossible qu'il n'eût pas fait une fin édifiante. C'est ce que marque le biographe de sainte Valèrie, à la fin du dixième siècle; le faux Aurèlien a beaucoup brodé sur ce thème.

Mais le vieux biographe de saint Martial est loin d'être convaincu de ces histoires, même réduites à leur plus simple expression. Dans les sept lignes qu'il consacre à l'épisode, il introduit à trois reprises des signes de doute. C'est évidemment sous bénéfice d'inventaire qu'il recueille les bruits courants.

En somme, jusqu'à présent, sauf ce qui dérive de Grégoire de Tours, la tradition recueillie par le biographe se borne à des légendes locales, facilement inspirées par la disposition du sanctuaire et par les monuments funèbres qu'il abritait.

La résurrection du compagnon par le contact du bâton de saint Pierre est mise aussi sous la protection de la rumeur populaire : ut vulgi fama testatur. Mais ce qui n'était que rumeur populaire à Limoges et au sujet de saint Martial, nous le trouvons dans un document daté, le Martyrologe d'Adon

<sup>1.</sup> L. c., p. 282.

<sup>2.</sup> Arbellot, Dissertation sur l'apostolat de saint Martial; p. 61.

(±860), pour le patron de Périgueux, saint Front. Étant donnés le voisinage des deux diocèses et surtout la concurrence des deux pèlerinages, il se pose ici une question de priorité. Or, la légende périgourdine est attestée vers le milieu du neuvième siècle, tandis que la légende limousine n'a d'autre date bien sûre que celle de nos manuscrits, lesquels ne remontent pas jusque-là. Tant qu'on n'aura pas produit en sa faveur des autorités plus anciennes, il y aura tout lieu de craindre que les Limousins n'aient un peu pillé saint Front.

... Quant à la donnée principale, la mission par saint Pierre, le cas de saint Front montre déjà que, dès le temps de Charles le Chauve, on n'hésitait pas, en Aquitaine, à réclamer les origines les plus reculées. Du reste, la date attribuée à saint Martial par le légendaire de Limoges se retrouve dans un assez grand nombre de légendes françaises, à partir du neuvième siècle. Mais cet accord n'est pas une grande recommandation Saint Martial faisait partie du groupe des sept envoyés. Grégoire de Tours, se fondant sur une date consulaire marquée dans la passion de l'un d'eux, saint Saturnin de Toulouse, avait rapporté tout le groupe au milieu du troisième siècle. Quand il fut admis que saint Denys de Paris, un des membres dv même collège, avait été envoyé par saint Clément, c'està-dire un siècle et demi plus tôt, ses compagnons participèrent à son avancement chronologique et reçurent aussi leur. mission de saint Clément. C'est ce que raconte, au déclin du neuvième siècle, l'auteur des Gestes des évêques d'Auxerre<sup>2</sup>, et c'est aussi ce que l'on trouve, vers le même temps ou un

<sup>1.</sup> Saint Front était un rival redouté. Le concile de Limoges (Migne, P.L., t. CXLII, p. 4360) mentionne une altercation où un clerc périgourdin qui avait osé assimiler saint Front à saint Martial aurait été rabroué d'importance. Dans le Livre des Miracles, édition du onzième siècle, il est plusieurs fois question ou de Périgourdins guéris par saint Martial, ou d'infirmes qui passent par Périgueux pour aller se faire guérir à Limoges, sans plus s'inquiéter de saint Front que s'il n'existait pas. (Catal. codd. hagiogr. Paris., t. 11, p. 386 et suiv.)

<sup>2.</sup> Migne, t. CXXXVIII, p. 219.

peu plus tard, dans les deux premières rédactions de la vie de saint Austremoine<sup>1</sup>.

Saint Clément marquait déjà un progrès; mais les biographes ne s'en tinrent pas là : ils poussèrent jusqu'à saint Pierre. Entraîné dans ce mouvement régressif, saint Martial devint un disciple immédiat du prince des apôtres<sup>2</sup>. Autant qu'on peut le voir, les légendes où le groupe des sept envoyès est rattaché à saint Pierre sont toutes postérieures au neuvième siècle; quelques-unes, comme celle de sainte Marie-Madeleine, sont même de fort basse époque. Il ne faut pourtant pas en conclure qu'elles supposent la connaissance de la légende limousine. La date qu'elles attribuent à saint Martial est fixée par des considérations relatives au groupe tout entier, sans que l'on ait eu spécialement égard aux revendications ou traditions des moines de Limoges.

Ceux ci, tant que dura le dixième siècle, s'en tinrent à l'ancienne vie de leur patron, sans y ajouter de nouveaux embellissements. Leurs manuscrits liturgiques du dixième siècle, dont plusieurs sont venus jusqu'à nous, donnent à saint Martial le titre de confesseur, non celui d'apôtre; s'ils contiennent des litanies, saint Martial y figure parmi les confesseurs, non parmi les apôtres. Dans certaines compositions liturgiques de style poétique on trouve bien ce terme d'apôtre, mais avec un sens limité, très différent de celui auquel on arrivera bientôt: Cives caelicolae ut collegam, omnis sua uti apostolum Aquitania (Martialem colit³). Il est sûr que l'expression omnis Aquitania suppose un rayonnement considérable. Grégoire de Tours n'en dit pas autant, ni même la

<sup>4.</sup> Acta SS. nov., t. 1, p. 49, 55.

<sup>2.</sup> Troisième vie de saint Austremoine (Acta SS. nov., t. 1; p. 62); le ms. d'où le P. van Hoof l'a tirée (Vat. Reg., 486) n'est pas du neu-vième siècle, mais seulement du dixième avancé ou même du onzième; légendes de saint Sacerdos de Limoges (douzième siècle); de saint Ausone d'Angoulème; de sainte Madeleine (treizième siècle), etc.

<sup>3.</sup> Arbellot, Docum. inédits, p. 53. Cette pièce sigure dans un ms. du dixième siècle (Paris, 1240), provenant de Saint-Martial. Au fo. 32 voil y a des litanies dans lesquelles saint Martial est au nombre des confesseurs. J'en reparlerai plus loin.

vieille legende. Le prestige du saint grandissait avec celui de son monastère.

Dans les dernières années du dixième siècle, on rédigea au prieuré de Chambon, dépendance de l'abbaye de Saint-Martial, la vie de sainte Valérie. On a vu que cette personne a un rôle dans la biographie du saint de Limoges et surtout dans l'histoire de son tombeau. Ses reliques furent transportées à Chambon, on ne sait au juste quand. En 985, elles furent changées de place et entourées d'honnéurs plus grands. A'la suite de cette dernière translation, il se produisit des miracles et l'on se décida à les mettre par écrit, en même temps que la passion de la sainte. Ce dessein ne fut exécuté que plusieurs années après 985, de sorte que ce n'est guère avant 995 que fut rédigée la vie de sainte Valérie.

Même en ce temps-là saint Martial n'était que confesseur; s'il est parsois qualisie d'apôtre dans le manuscrit<sup>2</sup> qui nous a conserve cette pièce, c'est de seconde main, par correction. L'auteur, dans son prologue, se résère, outre la tradition, à certains écrits des anciens, antiquorum scriptis. Ici il ne peut guère avoir en vue que l'ancienne vie de saint Martial. Quant à celle du saux Aurèlien, dont je parlerai bientôt, il n'en a pas le moindre vent<sup>3</sup>.

Ainsi nous arrivons jusqu'à la fin du dixième siècle sans trouver aucune trace de la légende aurélienne, et cela dans le milieu même où cette légende prit naissancè, c'est-à-dire chez les moines de Saint-Martial.

<sup>.</sup> A. Angl. Boll., t. VIII, p. 279; Calal. hag. codd. Paris, t. I, p. 496 . . . .

<sup>2.</sup> Paris, 2768 A.

<sup>3.</sup> Tout ceci est dit d'après le texte original du manuscrit, et en éliminant les retouches nombreuses et importantes qui eurent pour effet de le mettre au point, comme je l'expliquerai bientôt.

Company of the second

The second of the second second

II.

# La légende du faux Aurélien.

Adémar de Chabannes. — Contenu de la légende. — Ses références: — Fortunat. — Florus. — Usuard. — La séquence Concelebremus. — La vie de saint Déicole. — Le manuscrit de Wandalbert. — L'acte de 942. — La vie de sainte Valérie. — Le livre des miracles, seconde édition. — Aucun témoignage antérieur au onzième siècle.

Adémar de Chabannes de était ne vers 988 d'une noble famille limousine. Il fut consacré de bonne heure à la vie religieuse, embrassée avant lui par deux frères de son père, qui vivaient l'un et l'autre à Saint-Martial de Limoges et y moururent en 1025. Adémar s'attacha au monastère de Saint-Cybard d'Angoulême; cependant, c'est à Saint-Martial qu'il fut instruit dans les lettres ecclésiastiques. Il y fit, à cette fin, un séjour de plusieurs années; il s'y trouvait en 1010.

Pendant son sejour, il s'occupa beaucoup de saint Martial, et rédigea, en particulier, un grand nombre de sermons en son honneur. Plus tard, lors d'un voyage qu'il fit à Limoges, en 1028, il eut une discussion sur le même sujet avec un moine de Cluse, en Piemont, appele Benoît; il la raconta dans une lettre aussi extraordinaire de forme que de fond, qu'il adressa à diverses autorités ecclésiastiques de Limoges et des environs, au duc d'Aquitaine, à l'empereur et au pape. Enfin, il fit exècuter, à une date inconnue, un fort bel exemplaire de la nouvelle légende de saint Martial, avec des ornements d'écriture et des lettres d'or. Ce manuscrit existe encore? Il mourut en 1034, au cours d'un voyage en Terre-Sainte, après avoir lègué ses livres à l'abbaye de Saint-Martial.

<sup>1.</sup> Sur Adémar, voir Duplès-Agier, Chroniques de saint Martial, p. 111 et suiv.; Arbellot, Étude sur Adémar de Chabannes; Limoges, 1873.
2. Paris. 5296 A.

comme à l'Évangile¹ et pour laquelle il a tant écrit, atteignit après lui une vogue extraordinaire. On la trouve dans un très grand nombre de lectionnaires manuscrits. Pour ce qui est des imprimés, on ne peut pas dire qu'elle coure les rues. Les Bollandistes n'en ont pas voulu dans leur collection, la trouvant trop absurde². Il faut l'aller chercher dans Surius; et encore pas dans une édition quelconque; c'est à celle de 1617 seulement qu'il faut s'adresser.

Martial est un contemporain du Christ. Le Sauveur étant venu à passer par la tribu de Benjamin, deux juiss de ce pays, Marcel et Élisabeth, entendirent sa prédication et furent baptisés par saint Pierre, avec leur fils Martial et d'autres per-, sonnes, au nombre desquelles étaient Zachée (de Roc-Amadour) et Joseph d'Arimathie. Le jeune Martial (il avait alors une quinzaine d'années) s'attacha à saint Pierre, avec lequel il était apparenté<sup>3</sup>, et suivit dès lors le collège des douze apôtres. Il assista ainsi à la résurrection de Lazare, à la dernière Cène, au lavement des pieds (c'était lui qui tenait la serviette); il vit les apôtres toucher les plaies du Christ ressuscité, mangea avec lui, assista à l'Ascension et à la Pentecôte, et recut ainsi la même mission que les apôtres et la même effusion du Saint-Esprit. Avec saint Pierre il prêcha à Antioche, puis à Rome, où il amena d'Antioche quelques-uns de leurs convertis, notamment Alpinien et Austriclinien. Au bout de quelque temps, saint Pierre l'envoya, avec ces deux... compagnons, évangéliser la cité de Limoges. En route, c'està-dire à Else en Toscane, eut lieu la mort et la résurrection d'Austriclinien.

Entré sur le territoire de Limoges, c'est-à-dire dans le diocèse qui lui était assigné, Martial commença ses prédica-

<sup>1. «</sup> Et ego sicut sancta quatuor Evangelia ita eam credo firmiter » (Epitre, Migne, P. L., t. CXLI, p. 96.)

<sup>2.</sup> Dom Chamard lui-même trouve que ce n'est pas une source « entièrement pure » (Mémoires de la Sociélé des antiquaires de l'Ouest, 1. XXXVII, p. 73). M. Arbellot n'a aussi qu'une confiance relative.

<sup>3.</sup> Il cousinait aussi avec saint Étienne (Aurelien, c. 21).

tions par les localités rurales de Toulx (Tullum castellum) et d'Ahun (Agedunum), où il fit beaucoup de miracles et de conversions¹. A Limoges, les prémices de son ministère furent deux nobles dames, Susanne et sa fille Valérie, chez lesquelles il avait pris gîte. Persécuté par les prêtres des idoles, il les accabla de miracles, tremblements de terre, éclairs, tonnerre, etc. Les deux principaux d'entre les pontifes, Aurélien et André, furent même frappés de mort; mais saint Martial les ressuscita. Naturellement, tout le monde se convertit; on brisa les idoles et le temple fut changé en église. Telle est l'origine de la cathédrale de Limoges, placée dès lors sous le vocable de saint Étienne.

Susanne meurt; Valèrie est consacrée vierge et donne ses biens aux pauvres. Mais son fiancé, le duc Étienne, prince des Gaules, dont l'autorité s'étendait (à peu près comme celle du duc Guillaume V) du Rhône à l'Océan et aux Pyrénées, jusque sur les Gascons et les Goths, le duc Étienne s'irrite contre la jeune fille et lui fait trancher la tête<sup>2</sup>. Des prodiges qui éclatent aussitôt déterminent la conversion d'Étienne. Il est déjà chrétien lorsque, Néron l'ayant fait appeler à Rome pour son service, il y va en compagnie de quatre légions, présente à saint Pierre ses soldats, tous baptisés comme lui, et profite de l'occasion pour se faire absoudre<sup>3</sup> du meurtre de sa fiancée.

Au retour, un de ses officiers se noie dans la Vienne; mais saint Martial n'est pas loin; il accourt et ressuscite le noyé. Revenu à la vie, Hildebert (c'est son nom) raconte ce qu'il a vu dans l'autre monde.

Cependant Étienne et Martial travaillent de concert à

<sup>1.</sup> Ici, et en plusieurs autres endroits, le légendaire a dû s'inspirer de traditions locales déjà formées, qui se rattachaient sans doute à des églises ou chapelles placées sous le vocable de saint Martial. Le biographe de sainte Valérie (Anal. Boll., t. VIII, p. 280) connaît déjà les miracles opérés par le saint chez les païens de Toulx.

<sup>2.</sup> Il n'est pas dit qu'elle ait ensuite porte sa tête, comme dans la légende de sainte Valérie elle-même

<sup>3.</sup> Ici, le légendaire n'a pas résléchi aux essets du bapteme. ...

l'évangélisation de l'Aquitaine. L'apôtre prèche sur les bords de la Gironde, à Mortagne en Saintonge. Il ne va pas de sa personne à Bordeaux, mais son bâton y opère beaucoup dé miracles, notamment la guérison du comte Sigebert, qui, bien entendu, se convertit avec tous ses administres.

Revenu dans le pays de Limoges, saint Martial détruit d'abord une idole au lieu appelé Ausiacum; puis, ayant appris la mort de saint Pierre, il consacre en son honneur une basilique construite par le duc Étienne près du tombéau de Valèrie (Saint-Pierre-du-Sépulcre), et aménage la crypte elle-même. Un autel de saint Étienne s'élève dans le compartiment de la sainte; la place du duc et celle de l'évêque sont préparées. La dédicace de Saint-Pierre-du-Sépulcre à lieu le 2 mai, l'année même où Neron mourut (68). Martial désigne Aurélien pour le remplacer comme évêque à la cathédrale Saint-Étienne et André pour présider le chapitre qui desservira Saint-Pierre-du-Sépulcre.

Enfin; le jour de sa mort lui ayant été révélé, l'an troisième de Vespasien. l'an troisième aussi de la deux cent douzième olympiade, saint Martial se prépare au grand voyage. A ses dérniers moments il est entouré de toutes ses ouailles aquitaniques, Poitevius, Berrichons, Auvergnats, Goths et Gascons; les Toulousains arrivent en rétard, après qu'il a rendu le dernier soupir, à temps toutefois pour obtenir, comme les autres, des miracles éclatants. Saint Martial meurt dans sa cathédrale, le 30 juin; on l'enterre dans la crypte de Valèrie.

Le narrateur, Aurélien (Ego Aurélianus), qui nous raconte ces chosés avec beaucoup plus de détails que je n'en ai rétenus ici¹, s'excuse de n'en pas dire davantage. Il a eu peur que les incrédules et les faibles d'esprit ne traitassent ses récits de contes apocryphes.

Cette crainte n'était pas sans fondement, à voir le peu de créance que l'on accorde maintenant à son œuvre, même dans les cercles les moins réfractaires aux légendes?

2. A cette histoire apocryphe se rattachent les deux lettres supposées

Quel est l'âge de celle-ci?

Il n'en existe aucun manuscrit antérieur au onzième siècle. Mais ceci ne serait pas de conséquence si l'on pouvait alléguer des références plus anciennes. M. l'abbé Arbellot en a produit plusieurs qui doivent être examinées:

1º La première en date est une pièce de dix-sept vers, attribuée à Fortunat. Cette composition dépend évidenment d'Aurélien; elle a même été rédigée pour servir de prologue à sa Vie de saint Marlial. Mais est-elle de Fortunat?

D'abord, elle ne figure dans aucun manuscrit de ses œuvres. Les manuscrits de Fortunat ont été récemment étudiés et classés par M. Leo pour son édition de ce poète dans les Monumenta Germaniae. Aucun d'eux ne contient la pièce qui nous occupe. Aussi M. Leo l'a-t-il exclue du recueil des poésies authentiques de Fortunat.

D'où nous vient-elle?

On la trouve dans plusieurs manuscrits, en tête ou à la suite de la Vie de saint Martial. M. Arbellot en cite quatre, qui sont tous du onzième siècle; j'en puis ajouter un cinquième, du douzième siècle; on en trouvera d'autres en dépouillant les lectionnaires. Sur ces cinq manuscrits, quatre ne marquent aucun nom d'auteur; un seul, qui est à Florence, met les vers sous le nom de Fortunat. S'autorisant de ce manuscrit, alors le seul connu, Luchi les inséra dans son édition de Fortunat, publiée en 1786. Il est probable qu'il eût été plus

this was the fire the factorial

que saint Martial est censé avoir écrites aux Berdelais et aux Toulousains. On les trouvers dans la Bibl. PP. Lugd., t. 11, p. 107; cf Hist. litt. de la France, t. 1, p. 407. La première sigure, de première main, dans le mannscrit d'Aurélien (Parisin. 5296 A) qu'Adémar sit exècuter avec un luxe spécial et dont il a été question ci-dessus, p. 302. Ces pièces sont évidement de la même date et du même auteur que la légende aurélienne.

<sup>1.</sup> L'ancienne vie de saint Martial, pp 40, 41.

<sup>2.</sup> Bibl. royale de Bruxelles, Phillips, 324-7; Cf. Catal. cod. hagg. Brux., 1.11, p. 438, où se trouve reproduit le texte même de ce manuscrit.

<sup>3.</sup> N'ayant pas vu moi-même les manuscrits italiens, je ne pourrais en parler comme je le fais ici si M. Arbellot, consulté, n'avait eu l'obligeance de me dire que le nom de Fortunat ne sigure que dans le seul manuscrit de Florence.

réservé s'il avait connu les autres manuscrits. Quoi qu'il en soit, l'attribution isolée que présente le manuscrit de Florence n'a aucune valeur. Nombre de livres ont circulé au moyen âge sous de faux noms. Il nous est venu, par exemple, des écrits pélagiens sous le nom de saint Augustin ou de saint Jérôme; des œuvres de Théodore de Mopsueste ont été attribuées à saint Hilaire; Fortunat, en parliculier, est l'auteur putatif de beaucoup de poèmes et de compositions hagiographiques dont il n'a sûrement pas écrit un mot. Ecartons donc l'étiquette du manuscrit de Florence.

Quant à la pièce elle-même, elle ne réclame en aucune façon l'origine que cette étiquette lui attribue. C'est l'impression de M. Leo, un homme très spécialement versé dans la littérature de Fortunat. Il juge inutile de justifier l'exclusion prononcée par lui, disant que les poèmes sur saint Martial et saint Denis (car il y a aussi un poème sur saint Denis, et du même acabit) ne sauraient trouver de défenseur l. Ce propos montre qu'il avait compté sans M. Arbellot. Le savant chanoine, en effet, signale dans ces dix-sept vers plusieurs expressions qui se rencontrent aussi dans Fortunat. Donc, suivant lui, la pièce est de Fortunat. Mais avec cet argument on pourrait attribuer à Virgile presque toutes les pièces de vers qui ont été perpètrées au moyen âge, et même celles que perpètrent sous nos yeux les candidats à la licence.

L'argument de M. Arbellot est donc dépourvu de toute valeur. Et c'est heureux pour Fortunat. Cet évêque, en effet, est considéré généralement comme un écrivain sérieux, de son temps, cela va de soi, mais incapable de patronner des billevesées et des mensonges comme ceux qui sont le fond de la légende aurélienne. Outre le Fortunat poète, nous connaissons assez bien le Fortunat hagiographe; nous savons comment il travaillait, quels principes le guidaient dans l'appréciation des traditions. Ce Fortunat là et celui du prologue métrique sont sûrement des personnes bien différentes. Que M. Arbellot y prenne garde : pour défendre, non pas saint

<sup>4.</sup> P. xxiv.

<sup>2.</sup> L'ancienne vie, pp. 42 et suiv.

· Carlo Laster som

Martial, qui n'est pas en cause, ni la légende, à laquelle il ne croit pas lui-même, mais son système à lui sur l'origine de cette légende, il risque de compromettre un auteur honorable et un saint évêque.

20 Après Fortunat, Florus; c'est le deuxième argument de M. Arbellot. On va voir ce qu'il vaut. D'abord, M. Arbellot a tort de placer Florus au huitième siècle; c'est un contemporain de Charles le Chauve. L'opinion qui attribuait à un autre Florus que le célèbre diacre de Lyon, contemporain de Wandalbert, un remaniement du martyrologe de Bède, est une opinion erronée et abandonnée de tout le monde. Mais ceci importé peu. Que ce remaniement ait été exécuté au huitième siècle ou au neuvième, deux questions se posent à son sujet. Où est son texte? Ce texte témoigne-t-il en faveur de la légende? Ala première question, je répondrai que le texte en question n'existe pas. Ce que les anciens Bollandistes publièrent comme de Florus dans le tome II de mars a été depuis long. temps écarté par leurs continuateurs !. Ceux-ci seraient font embarrasses d'indiquer un texte sincère, je ne dis pas seulemente de Florus, mais de Bêde lui-même. Ainsi, mul n'a le droit de citer le martyrologe de Florus. Il n'y a pas de marty-rologe de Florus.

Mais M. Arbellot invoque sous ce nom le texte des anciens Bollandistes<sup>2</sup>. Il faut voir jusqu'à quel point ce texte lui donne raison. Les Bollandistes le publièrent d'après divers manus-crits, qui ne sont ni les uns ni les autres d'une haute antiquité. Au 30 juin, quelques-uns seulement parlent de saint Martial. Ils le font en reproduisant le texte du martyrologe hiéronymieu, que trois d'entre eux complètent de la façon sui-vante : Lemovicas civilale, depositio Martialis episcopi, qui a Romana urbe a b. Petro in Gallias missus, in urbe Lemovicina praedicare exorsus est; eversisque simula-

rologe d'Usuard, par le P. Dusollier (Sollerius), c. 1er, art. 2; Migne P. L., t. CXXIII, pp. 484 et suiv.

<sup>2.</sup> Reproduit dans la Patrologie latine de Migne, it. XCIV, p. 799.

crorum ritibus, repleta iam urbe Dei credulitate, migravit, a saeculo. Cette note est tirée à peu près complètement de Grégoire de Tours<sup>1</sup>. On s'est borné à remplacer les mots a Romanis missus episcopis par les mots a Romana urbe a B. Petro in Gallias missus. On ne peut dire que cette retouche relève d'Aurélien, car la qualité d'envoyé de saint Pierre est attribuée à saint Martial dans la légende anonyme?. Mais où l'influence d'Aurélien se sait évidemment sentir, c'est dans une expression que l'un des trois exemplaires intercale à côté du nom de saint Martial : qui fuit unus de septuaginta duobus.

Il sussit de jeter un coup d'œil sur le texte des Bollandistes pour, se rendre compte de cette différence d'attestation 3. Un lecteur exercé comme M. Arbellot ne peut s'y tromper un instant. Pour un tel lecteur, quand même l'ensemble de la note remonterait à Florus, il est clair que les mots qui fuit unus, etc., n'en font point partie et ne représentent qu'une retouche.

.... Comment se fait-il que M. Arbellot, qui s'est souvent autorise du texte en question, n'ait jamais prévenu d'une particularité aussi importante le public auquel il alleguait le témoignage de Florus?

On voit qu'en somme ce témoignage se ramène à celui d'un manuscrit interpole, et qu'il n'a d'autre date que celle de ce manuscrit lui-mêmes.

3º Un troisième témoin de la légende, selon M. Arbellot, ce serait Usuard, le célèbre martyrologiste de Saint-Germain-

1. 4. Gl. conf., 27 : Igitur S. Martialis episcopus a Romanis missus episcopis in urbe Lemovicina praedicare exorsus est; eversisque simulacrorum ritibus, repleta iam credulitate Dei urbe, migravit a saeculo.

2. Sans parler des documents sur le groupe des sept envoyés, (V. cidessus, p. 299.)

3. Ils ont pris soin de mettre entre crochets les mots en

d'ajouter en marge : est hoc in solo A[trebatensi].

4. Le manuscrit de Sainte-Marie d'Arras, auquel se référent les Bollan distes, n'a pas encore eté, que je saché, identifié avec précision. Le ms. 945 de la bibliothèque d'Arras (treizième siècle) a perdu plusieurs seuillets,

des-Près, lequel écrivait vers 875. Voici comment: « Usuard, dans son Martyrologe, mentionne, dans son article sur saint Martial, le nom des deux prêtres ses compagnons, saint Alpinien et saint Austriclinien; or, cette mention est tirée de la légende d'Aurélien, car c'est le plus ancien monument qui appelle par leur nom les deux compagnons de saint Martial. Usuard l'avait donc consultée 1. »

Ce raisonnement a l'inconvenient de supposer que le faux Aurélien a lui-même inventé les deux noms en question, ce qui me paraît bien dur à croire. Il est plus naturel d'admettre que le faux Aurélien a trouvé ces noms dans la tradition du pays, et il n'est pas téméraire de penser que les noms des deux saints figuraient sur leur sarcophage. Quoi qu'il en soit de cette dernière hypothèse, la tradition dont s'est inspiré le faux Aurélien a fort bien pu les fournir à Usuard; tant que cette possibilité subsistera, on ne pourra invoquer Usuard en faveur d'Aurélien. Du reste, il est bon de noter que l'un des noms apparaît chez Usuard avec une forme différente de celle que lui donne le légendaire. Le manuscrit original d'Usuard porte Stratoctien et non Austriclinien. Cette différence n'est pas en faveur d'une dépendance littéraire.

4º Fortunat, Florus, Usuard, étant ainsi écartés du débat, il faut examiner maintenant 2 une composition liturgique anonyme que M. Arbellot 3 rapporte à l'année 832. Elle a été tirée

précisément à l'endroit qui nous intéresse; il en est de même des autres martyrologes de cette bibliothèque [Communication de M. Paul Fabre], d'ailleurs moins anciens que celui-ci. A la bibliothèque de Boulogne il y a un martyrologe provenant de Sainte-Marie d'Arras, nº 83; il est de la sin du douzième siècle. (Cat. des mss. des départements, t. 1V, p. 625.)

1. L'ancienne vie, p. 39.

3. Documents inédits, p. 50.

<sup>2.</sup> Je crois pouvoir m'abstenir de discuter le témoignage d'sli'duin, lequel se borne à dire « que les vies des sept évêques dont Grégoire de Tours retarde la mission jusqu'au consulat de Dèce n'étaient pas d'accord avec lui sur l'époque de leur mission. » (Arbellot, l'Ancienne vie, p. 39.) En admettant qu'iliduin vise ici en particulier une vie de saint Martial, ce qui serait à prouver, ce qu'il dit pourrait tout aussi bien s'appliquer à la vie anonyme qu'à la légende aurélienne.

par lui du manuscrit Parisinus 1240, recueil de pièces liturgiques, exécuté dans le courant du dixième siècle. Il semble bien que ce soit le même qui fut produit en 1028, dans la dispute entre Ademar et Benoît de Cluse, et qui est qualifie par Adémar de breviarium vetustum, de volumen veteribus litteris factum. Adémar l'invoque pour une séquence qui se trouve en esset dans cet exemplaire; c'est précisément celle de M. Arbellot. On y lit que les habitants du ciel considèrent Martial comme un collègue et que l'Aquitaine entière l'honore comme son apôtre: Cives caelicolae ut collegam, omnis suum uti apostolum Aquitania. Ici apôtre est pris au sens historique et non au sens liturgique; on parle de Martial, comme d'un apôtre local, suum apostolum, et non comme un apôtre du même rang que les douze. Le manuscrit luimême sournirait un argument en saveur de cette interprétation, laquelle, du reste, est évidente par elle-même. En effet; on y lit, au fo 32 vo, une litanie où les saints sont invoqués dans l'ordre suivant:

|                               | en leger de la later de la region de la constitución de la constitució |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| S. Michahel,                  | S. Marcialis, on 1995.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| S. Iohannes,                  | S. Martine,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| S. Petre,                     | S. Elari,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| S. Paule,                     | S. Gregori,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| S. Andrea,                    | S. Gregori, S. Valeria,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| S. Simphoriane <sup>2</sup> , | S. Felicitas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| S. Leodegari,                 | S. Perpetua,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| S. Dionisi,                   | "SAgnes, Agnes, Agnes   |
|                               | S. Agatha.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

1. On la trouve aussi dans le Paris 1154 du dixième-onzième siècle, provenant aussi de saint Martial. Ce manuscrit commence par une longue litanie où saint Martial figure après les apôtres proprement dits, avant saint Barnabé, saint Luc et saint Marc, tandis qu'il ne se trouve pas parmi les confesseurs. Mais ici encore il y a eu remaniement; les noms des saints Martial, Barnabé, etc., ont été certainement récrits; on a même gratte et récrit presque toute la page où ils se trouvent, fo 1 vo. De même, au fo 5 vo, les premières lignes de la liste des confesseurs ont été remaniées; on peut supposer qu'ici se trouvait primitivement le nom de saint Martial. Ceux de saint Austriclinien et de saint Alpinien ont été ajoutés dans les entrelignes.

1. Ce nom n'est pas très sur; j'hésite entre Simphoriane et Stephane.

Les mots soulignes ont été grattes; on voit bien pourquoi. C'était pour empêcher de constater que saint Martial figurait, dans ce vieux livre de sa basilique, non point parmi les apôtres, mais en tête des confesseurs. Le grattage, toutefois, n'a pas été assez profond pour rendre les réactifs inefficaces. Du reste, sans réactifs aucuns, la chose est assez claire pour que l'abbé Lebeuf l'ait notée en tête du manuscrit; le catalogue imprime mentionne aussi et le grattage et l'intention.

Pourquoi M. Arbellot, qui a eu ce manuscrit entre les mains, ne dit-il pas un mot de ces particularités?

demontrer que la sequence en question etait du neuvième siècle: « Nous croyons, dit-il, pouvoir en fixer la date à l'an 8321, époque de la dédicace de la basilique de Saint-Martial, à laquelle fait allusion le huitième verset de cette séquence : Sic. una coeuntia dicaverunt elegans Deo doma : Ainsi, dans une assemblée solennelle, on a dédie ce beau temple au Seigneur. » Il y a ici un contre-sens. M. Arbellot fait de coeuntia un substantif féminin, « mot barbare, remarque-t-il, et qui ne se trouve dans aucun lexique 2. »— Je crois bien. Ausci est-il plus simple d'y voir un participe présent, ce qui cadre très bien avec le sens général du morceau. L'auteur de la séquence disserte longuement sur l'âme celeste du saint et sur son corps terrestre, puis il continue:

Hinc clarel caelo animam esse pelilam, terris et tunicam. Sic una coeuntia dicaverunt elegans Deo domà. Ergo huius clara sancti solemnia fit ut utra agmina, quippe terrestria atque nihilominus colant caelestia. Le temple consacre à Dieu, c'est le saint lui-même; d'édifice materiel, de dédicace liturgique, il n'est nullement question dans ce passage.

Ainsi, ce n'est qu'en se trompant sur le sens d'un texte assez clair que l'on parvient à faire remonter jusqu'au neu-vième siècle une pièce qui ne semble pas antérieure au dixième.

· 通知,一次,,通过数学的一个,一个,一个的特殊。 "我们就是一个人。"

<sup>1.</sup> Sur la vraie date de cette dédicace, voir ci-dessus, p., 294....

Quoi qu'il en soit de sa date, elle ne fournit aucune référence à la lègende pour laquelle on la cite: Ale gende pour laquelle on la cite: Ale gende pour laquelle on la cite: Ale gende pour la que la cite de la gende de la cite de

Passons maintenant aux prétendus témoignages du dixième siècle: Je négligerai provisoirement ceux qui nous viennent d'Adémar, ce personnage n'offrant qu'une garantie discutable. Les autres sont au nombre de quatre :

qui florissait en 950. N.M. Arbellot veut évidemment parler ici, non de saint Déicole, qui est du septième siècle, mais de son biographe. Je ne sais s'il « florissait » en 950, mais il est sûr qu'il écrivit après la mort de l'empereur Othon, c'est-à-dire après 973.

Ceci, du reste, a peu d'importance dans le débat, car la Vie de saint Deicole ne souffle mot de saint Martial. Il existe, en effet, deux recensions de cette vie, l'une sincère, l'autre interpolée. Cette dernière sut publiée par les Bollandistes, au 18 janvier<sup>3</sup>, d'après un manuscrit trouve par Fr. Chifflet; à l'abbaye de Lure. Où est ce manuscrit? Je n'en sais rien; mais Mabillon donna, depuis l'édition des Bollandistes, un texte bien plus autorisé, évidemment antérieur au précédent, qui n'en est qu'un remaniement sort mal venu. On n'y trouve pas, après le prologue, les deux chapitres interpoles où figure le texte relatif à saint Martial, et Mabillon déclare que ces deux chapitres manquent dans la plupart des manuscrits connus de lui. Il y a à la Bibliothèque nationale quatre manuscrits de la vie de saint Déicole, deux du douzième siècle, un du treizième, un du quatorzième. Les trois premiers sont consormes au texte de Mabillon; le quatrième n'offre qu'un abrégé fort succinct, dans lequel il n'est pas non plus question de saint Martial. The object the first of the start of t Market to the first and the first attend to the court of the court and the time of the court of

. Reneral Seal . S.

A STAN OF THE STANFARD OF THE PARTY OF THE STANFARD OF THE STA

<sup>, 14.</sup> Dissusur, l'apostolat de saint Martial, p. 54. ... Le de la litte

<sup>2.</sup> Mábillon, Acta SS., t. II, p. 111: «Famosissimus princeps Otto, qui tunc agebat in sceptro...»

<sup>3.</sup> Acta SS. ianuar., t. 11, p. 200.

<sup>4.</sup> Nos 16734, 17005, 11758, 11759.

Pourquoi M. Arbellot n'a-t-il pas renseigne ses lecteurs sur des disserences aussi graves? Les aurait-il ignorées? Nullement. M. Arbellot connaît très bien l'édition bénédictine. Il la cite, tome et page, avec celle des Bollandistes, et cela de manière à faire dire à la première ce qu'elle ne dit pas, ce que Mabillon écarte expressement 1.

6º La date 950 est attribuée aussi 2 à un autre témoignage, , celui d'un manuscrit du martyrologe de Wandalbert<sup>3</sup>. M. Arbellot, qui l'a étudié avec soin, concède cependant en note qu'il pourrait être de la seconde moitie du dixième siècle. Il établit solidement dans la même note que ce manuscrit appartenait autresois au monastère de Saint-Martial. « Or, dit-il. dans ce manuscrit, on trouve le vers suivant sur saint Martial:

Andrea de la Lemovica apostolus ornat.

Et le jour de l'octave de saint Martial, on lit encore : Octava sancii Marcialis apostoli. »

C'est très bien. Mais ce que M. Arbellot oublie de dire, c'est que le vers Marcialis pridie n'est pas de l'écriture primitive. qu'il a été récrit sur une ligne gratiée avec soin. Il n'est pas douteux que cette ligne ne contînt le texte primitif de Wandalbert, celui que présentent les autres manuscrits de cet auteur: 

#### Lemovicum pridie colitur Martialis honore: .

Un autre détail omis par M. Arbellot, c'est que le qualificatif apostoli, après les mots octava sancti Martialis, a été rapporte de seconde main.

to the fact of the first of the first of the first of the figure of the figure 1. Voici sa note (Dissert., p. 54, note 3): Non minori laetitia Lemovicenses plauditant cives, qui sacratissimum Christi silium immuratum tenent. Martialem episcopum et consanguineum beatissimi principis apostolorum. (Mabillon, Saec. Benedict. II, p. 103. - Acta SS., t. II, januar., The state of the s p. 200.) La contrata had been been a tree of

The same of the state of the st

The state of the s

- · 2. L. c.
- 3. Parisinus 5251.
  - 4. Prid. kal. iul.

Ajoutons que ces retouches intéressées ne sont pas les seules. Après le martyrologe, ce manuscrit limousin contient un certain nombre de messes. Dans celle de saint Martial, je constate que les titres confessoris alque pontificis ont été grattés en quatre endroits; qu'un cinquième grattage, moins étendu, a fait disparaître un titre moins long, confessor ou episcopus:

S'il s'agissait d'un usage quelconque de cet exemplaire, on pourrait tolèrer une certaine dose d'inadvertance. Mais ici, ce que l'on allègue en preuve, ce sont justement les phrases ou expressions sur lesquelles a porté le travail du correcteur. Non seulement M. Arbellot n'est pas fondé à invoquer le témoignage du manuscrit en question; il est encore étonnant qu'il n'ait pas indiqué au public l'état des écritures dont il tire argument.

7º Un autre témoignage du dixième siècle est déduit par lui d'un acte d'association entre les moines de Cluny et ceux de Saint-Martial. Dans cet acte, le nom d'apôtre est joint à l'expression sanctissimi Martialis. Bonaventure de Saint-Amable, qui en rapporte la teneur, l'avait vu « couché dans un livre manuscrit du trésor de cette église collégiale (Saint-Martial) 1. 3. M. Arbellot le rapporte d'après Bonaventure; il ne paraît pas avoir vu le manuscrit. C'est une belle Bible du dixième siècle, provenant de Saint-Martial, actuellement Parisinus 5; sur quelques seuillets inoccupes on a transcrit; au onzième, au douzième siècle, et même plus tard, divers documents intéressant le monastère. De ce nombre, se 219, est l'acte en question. Le mot apostoli y figure, en effet, mais de seconde main, sur un grattage qui a dû absorber l'ancien titre confessoris. The first for the state of the first the first of the first of the second state of the

8º La vie de sainte Valérie. — Elle se trouve dans le manuscrit *Parisinus* 2768 A, provenant de Saint-Martial. Ce livre n'est pas partout de la même écriture; celle de la vie de sainte Valérie paraît être du dixième siècle très avancé. C'est d'après

<sup>1.</sup> Histoire de saint Martial, apolre des Gaules, t. 1, pp. 589-590.

le Parisinus, 2768 A, que la vie en question, a été publiée par M. Arbellot d'abord 1, puis par les Bollandistes 2. La publication de M. Arbellot est loin d'être intégrale; celle des Bollandistes, beaucoup plus étendue, omet cependant quelques chapitres. Dans la partie consacrée aux miracles, l'auteur se révèle. comme un moine de Chambon, prieure dépendant de Saint-Martial, où les restes de la sainte avaient été transférés: Quand à la biographie, il y est dit que Valerie, noble jeune fille de Limoges, était siancée à un duc appelé Élienne; celui-ci ayant áppris sa conversion et le vœn qu'elle avait fait de consacrer à Dieu sa virginité, lui trancha la tête. La martyre prit sa tête entre ses mains et alla trouver l'évêque Martial, lequel l'enterra dans le tombeau qu'il s'était préparé pour lui-même. A la suite de ce miracle, Étienne se convertit et sit même cadeau à saint Martial de toute la fortune qu'il devait offrir à sa suture.

on voit qu'il y a ici quelque chose de plus que, dans l'ancienne vie de saint Martial: le duc est nommé, sa conversion et ses dons sont relatés; il faut noter aussi le miracle de la tête portée, inconuu au biographe anonyme de saint Martial, et même au faux Aurèlien:

Si l'on s'en rapportait au texte publié, cette histoire aurait été écrite vers la sin du neuvième siècle; en esset; dans le recueil de miracles, le narrateur, qui est ici la même personne que le biographe, parle d'une translation de la sainte, arrivée en 885, et dit y avoir pris part. Comme il écrivait quelques années après cette translation, il saudrait le placer dans les dernières années du neuvième siècle.

On se tromperait de cent ans; voici pourquoi. La date, dans le manuscrit, a été partiellement grattée; on lit dans le texte même: Anno...... simo oclagesimo quinto; en marge, une autre main a supplée oclingente. Sous le grattage on discerne quelque chose comme nongente. Du reste, cette lecture est certifiée par une autre rédaction du même miracle, trouvée

<sup>1.</sup> Documents inédits, p. 64.

<sup>2.</sup> Anal., t. VIII, p. 278; Cal. codd. hagiogr. Paris, t. 1, p. 196.

par les Bollandistes, dans un autre manuscrit limousin. beau-·coup plus-jeune que celui-ci: a vil an actual instituct A. Ediff. "Minsi," notre narrateur doit être recule aux environs de l'an 1000, et c'est à cètte date, au plus tôt, qu'il convient d'at-Stribuër la première main du manuscrit. Pad 🐠 🤼 🤫 😘 Dans la vie de la sainte, il se trouve un long développement sur l'histoire et la prédication de saint Martial. Ce passage. divise en trois chapitres où leçons (111-v), à été omis dans l'édition des Bollandistes. Les chapitres iv et v'ne contiennent que des banalités; le chapitre III, au contraire, raconté l'histoire de saint Martial avec des traits conformes au faux Aurèlien : ceci pourrait faire croire que le biographe de sainté Valerie s'est inspire de lui. M. Arbellot n'a pas manque de publiér le morceau; mais il a tort d'en tirer argument. Ce chapitre, en esset, a ete gratte tout entier, puis récrit. Cè n'est point au biographe de sainte Valerie, mais à un « corrécteur », que sont dus les emprunts faits au faux Aurelien. Wolla deja deux retouches significatives. Ulen signalerai 'une troisième. Au chapitre vi de cette même vie, il est question du fiance de la sainte, Elienne : sponsus illius, Stephanus videlicet, dux Galliarum praeclarus ac potentissimus. Etienne n'est dux Galliarum que dans la legende aurélienne : nous aurions donc ici un emprunt à cette legende. Mais les mots que j'ai reproduits en capitales représentent encore un récrit, une correction postérieure.

Il y a, du reste, dans la vie de sainte Valèrie, deux corrections del moindre importance, par lesquelles on a fait disparaître le titre de confesseur joint au nom de saint Martial; ce titre est remplace une fois par celui de sanctus, une autre fois par celui d'apostolus?

p. 402.

<sup>2.</sup> Ces deux dernières corrections ont été notées par les Rollandistes, qui auraient du indiquér aussi les deux autres. Leur silence s'explique par la ressemblance entre les écritures de l'original et de la correction; de plus, l'attention des RR. PP., qui ont tant de manuscrits à examiner et en si peu de temps, ne pouvait être éveillée sur ces détails. Tel n'est pas le cas de M. Arbellot.

90 Après les pièces relatives à sainte Valérie, le manuscrit 2768 A contient encore un livre de miracles de saint Martial. Ici l'écriture est dissérente de celle qui précède, et certainement postérieure au dixième siècle. Les miracles sont les mêmes, pour le sond, que ceux du manuscrit de Bruxelles; mais la rédaction en a été remaniée au point de vue du style et, en bien des endroits, ce remaniement s'est produit au détriment du fond. Je veux ici me horner à un exemple. Le narrateur du manuscrit de Bruxelles 1 raconte en grandidétail une invasion de l'Aquitaine par des bandes franques, thuringiennes, alamannes et bavaroises. Il place cette armée composite, sous le commandement de Louis, fils de Louis le Germanique et neveu de Charles le Chauve. L'invasion qu'il décrit est un sait historique arrivé en 8543. Dans le manuscrit de Paris, elle est rapportée au temps de Louis, fils de Charles (Louis le Pieux? Louis le Bègue?), lequel était pressé de recueillir en Aquitaine la succession de son père défunt. Ici, nous sortons de l'histoire pour entrer dans la fantaisie. On peut noter aussi, que, dans l'enumération des troupes de Louis, les Thuringiens et les Bavarois ont disparu; ils sont remplaces par des Gascons. Company of the Contract of the

On voit avec quelle liberté, ou plutôt avec quelle audace, le nouveau rédacteur a procédé. Il y a donc lieu de s'étonner que les nouveaux Bollandistes aient jugé cette recension plus ancienne que celle du manuscrit de Bruxelles et des anciens Acta Sanctorum.

Du reste, la différence entre les deux ne se borne pas à des retouches comme celle que j'ai signalée. Dans le manuscrit de Paris, il y a un prologue que l'on ne trouve pas dans celui de Bruxelles. Ce prologue dépend du faux Aurélien, car saint Martial y est rangé parmi les apôtres 5 et l'on s'y réfère à sa

<sup>1.</sup> M. G. Scr., t. XV<sup>1</sup>, p. 283.

<sup>2.</sup> Sauf la Saxe, ce sont les grandes divisions ethnographiques et administratives du royaume de Louis le Germanique.

<sup>3.</sup> Dümmler, Gesch. d. ostfr. Reiches, t. 1, p. 383.

<sup>4.</sup> Catal., t. c., p. 494, 5°; t. II, p. 379, 47°.

<sup>5. «</sup> Est quidem ille non quilibet sama ignotus, sed unus eorum qui a

vie, qui est supposée contenir bien plus de détails que n'en offre la vieille légénde.

Les choses étant ainsi et les documents de M. l'abbé Arbellot étant ou controuvés ou postérieurs au dixième siècle, il nous faut passer au siècle suivant, c'est-à-dire aux écrits d'Adémar et à l'histoire du monastère de Saint-Martial sous les abbés Hugues (1019-1025) et Odolric (1025-1040).

J'ai déjà signalé, dans les anciens manuscrits de cette abbaye, nombre de retouches, grattages, surcharges, exécutés invariablement en vue de substituer le titre d'apôtre à l'ancienne appellation de confesseur, ou de recommander la légende du faux Aurélien. Dans quelles circonstances ces remaniements se sont-ils produits?

III.

Contract to the state of the st

Many Old . William I

. W. J. B. J. T. S. M. M. M.

Company of the second

Andre : Alexander

在一个一个经验的一个特殊的现在分词是一个人的

## L'apostolat.

and the telephone in the factor is a first to the first to the first the first to the first to the

Reconstruction de l'église abbatiale. — Saint Martial élevé au rang d'apôtre. — Oppositions locales. — Concile de Limoges, en 1031. — Arguments pour l'apostolat. — La liturgie grecque. — Les litanies anglosaxonnes. — Les livres liturgiques de l'Aquitaine. — Abbon de Fleury. — Autres témoignages. — La légende aurélienne, fondement unique de l'apostolat. — Adémar et le faux Aurélien.

démolie pour être remplacée par un édifice plus considérable. La dédicace de celui-ci fut célébrée, le dimanche 19 novembre 1027, par onze évêques, au milieu d'une pompe des plus solennelles. Pendant que les maçons travaillaient, les moines mettaient en avant une idée propre à relever l'importance du

Domino lux sunt mundi vocitati et cum eisdem ad praedicationem et illuminationem nostram in mundum transmissus. Qui cum multa vivens fecerit quae diligenter scripta habentur, etc. » Ibid., p., 199.

品。1825年 1926年 1926年 1827年 1826年 1826年 1826年 1826年 1826年 1926年 1826年 182

temple sutur. Ils avaient imagine de transformer en apôtre le patron de leur monastère et de la cité de Limoges. Saint Martial, suivant eux, avait été, non point un consesseur ordinaire, ni même un apôtre de second ou troisième degré, comme les sondateurs de la plupart des églises, mais un véritable apôtre, du même rang que les Douze, ayant vécu dans l'entourage de Jésus-Christ, et reçu de lui, directement, l'investiture de sa mission; bres, l'égal de saint Paul ou de saint Mathias, ou même quelque chose de plus.

Quel que sût le zèle du clergé de Limoges pour la gloire du saint local, la prétention des moines était si nouvelle, si exorbitante, qu'elle rencontra d'abord une opposition très vive. L'évêque Jourdain et son chapitre protestèrent avec quelque vivacité. Mais les moines avaient d'illustres relations. Ils persuadèrent aisément le duc Guillaume V; grâce à son appui; grâce aussi à leur argent, qu'ils ne menagèrent point, ils parvinrent à obtenir gain de cause. La querelle était encore pendante au moment de la dédicace de l'église abbatiale; mais l'année suivante, le 3 août, la paix se sit entre l'évêque et l'abbé. Pour la sceller avec toute la solennité possible, on sortit de leur sanctuaire les ossements du saint patron et on les transporta en grande pompe à la cathédrale, le jour anniversaire de la dédicace de cette église, le synode diocesain étant rassemblé. Ce sut donc au milieu d'un grand concours de clergé et de peuple que la décision sut promulguée et que saint Martial, par un supplément de canonisation, fut élevé au rang d'apôtre.

Antérieurement à cette date, pendant la période des controverses, plusieurs démarches importantes avaient été faites. Les moines de Saint-Martial avaient porté leur cause devant le roi de France Robert; on l'avait agitée dans un concilé provincial tenu à Poitiers en présence du duc Guillaume; l'évêque de Limoges, Jourdain, écrivit, dit-on, au pape Benoît VIII<sup>1</sup> († 1024). S'il ne le fit pas, d'autres parlèrent, à

ait été rédigée par lui. Le ton en est fort insolent et le contenu des plus

tout le moins de le faire. Au moment du synode de 1028, le pape ou n'avait encore rien dit, ou ne s'était pas montré favorable. Adémar, préoccupé au fond de l'attitude du Saint-Siège, préparait les esprits à la résistance et n'hésitait pas à dire que, si le pape se prononçait contre l'apostolat, il faudrait se moquer de ses décisions.

-C'est que l'opposition n'avait nullement désarmé. Aux serments de l'évêque, à l'appareil du synode, aux injures proférées par les moines contre quiconque faisait mine de protester, on pouvait toujours opposer le manque absolu d'arguments. Ce n'est pas à Limoges qu'il était possible de se faire illusion sur la tradition du pays. L'usage liturgique en vigueur depuis des siècles classait saint Martial parmi les confesseurs et non parmi les apôtres; les livres de chœur, sauf peut-être ceux que, depuis quelque temps, on confectionnait à l'abbaye, donnaient là-dessus un témoignage précis. L'évêque Jourdain, pour expliquer son changement d'attitude, se réclamait, dit-on, de la légende aurélienne. C'était un mauvais argument, mais on pouvait l'avouer; la vraie raison, moins facile à dire, c'est que le puissant abbé de Saint-Martial faisait la vie dure au prélat et que celui-ci trouvait urgent de faire bonne mine à mauvais jeu.

Une fois converti, l'évêque sit ou laissa faire les diligences nécessaires pour que tout le monde suivît son exemple. On obtint du pape Jean XIX une décision favorable à l'apostolat. La lettre pontificale fut publiée solennellement par le concile provincial de la première Aquitaine, tenu à Bourges. L'archevêque Aymo et les évêques présents formulèrent leur adhésion dans une épître collective 2. Cette pièce est datée du

extraordinaires. Dans sa lettre sur l'apostolat, Adémar ne semble pas encore connaître cette démarche. S'il eût été chargé de rédiger cette pièce, il n'aurait pu l'écrire autrement. L'évêque offre au pape des verges pour le battre.

<sup>4.</sup> Jossé 4092. J'en connais deux exemplaires sort anciens, la Bible de saint Martial (*Paris*. 5, t. 11, so 430) et le *Parisinus* 5240, manuscrit hagiographique provenant de la même abbaye.

<sup>2.</sup> Hardouin, t. VI, partie I, p. 852. Elle est aussi dans la Bible de Saint-Martial.

1er novembre 1031. Peu de jours après, le 18 novembre, les évêques de la province se trouvèrent de nouveau réunis à Limoges pour fêter le quatrième anniversaire de la dédicace de Saint-Martial. Ce fut une nouvelle occasion d'affirmer la décision prise antérieurement à l'égard de l'apostolat.

De ce « concile » de Limoges nous possedons des actes, distribués en deux sessions. Ce n'est pas un procès-verbal proprement dit, comme ceux des anciens conciles, c'est un recit de forme plus libre, où se trouvent enchâssés les discours des orateurs. L'auteur paraît bien être Ademar lui-même ¹. En tout cas, nous avons ici un exposé à peu près complet des arguments qu'il avait coutume de faire valoir en faveur de l'apostolat, de ces arguments qu'il ressasse perpetuellement dans ses écrits, notamment dans ses innombrables sermons. C'est justement un manuscrit de ceux-ci, le *Parisinus* 2469, qui nous a conservé le texte du concile. On peut donc, avec ce document, se faire une idée des preuves allèguées par Adémar et les moines de Saint-Martial.

La première impression que l'on éprouve en lisant le concile de Limoges, c'est que, malgré les efforts des moines, en dépit des décisions de l'évêque, du concile et du pape, l'apostolat se heurtait à une opposition très forte, et que les incrédules se réclamaient avec succès de la tradition locale.

Pour faire échec à celle-ci, on était obligé d'invoquer des autorités lointaines ou des traditions antiques, sacrifiées indûment, disait-on, par les générations postérieures. Ce dernier argument est tellement absurde qu'il échappe à la discussion. L'idée que les Limousins aient d'abord honoré leur patron comme apôtre et qu'ils l'aient fait ensuite descendre au rang des confesseurs, est tout ce qu'il y a de plus inconcevable. Les patrons, en ces temps-là du moins, montaient souvent l'échelle des honneurs; ils ne la descendaient jamais.

Voyons ce qu'il en est des autorités lointaines.

- 1º La liturgie grecque.
- a) L'abbé de Massay en Berry, Azenère, déclare que, il y a
- 1. C'est l'impression de M. l'abbé Arbellot (Étude sur Adémar, p. 37).

de cela longtemps, alors qu'il n'était pas encore moine, se trouvant de passage à Constantinople, le samedi (veille) de la Pentecôte, il assista à l'office à Sainte-Sophie et entendit chanter des litanies où saint Martial figurait au rang des apôtres.

- Ce témoin est un menteur<sup>1</sup>. En effet, ni au samedi de la Pentecôte, ni à aucun autre jour de l'année, l'office grec ne comporte de litanies comme les nôtres, avec invocation des saints rangés par catégories, apôtres, martyrs, etc.<sup>2</sup>.
- b) Un clerc d'Angoulême rapporte que des moines grecs du mont Sinaï étant venus à Angoulême, il eut l'idée de les interroger sur saint Martial. Les moines déclarèrent qu'ils le connaissaient très bien comme un des soixante-douze disciples, l'honoraient comme un apôtre et possedaient ses actes en grec, avec ceux des soixante-douze.
- Le clerc d'Angoulème a été ou trompé ou trompeur. Saint Martial a toujours été inconnu de l'Eglise grècque. Son nom ne figure dans aucun calendrier grec, à ma connaissance. Il est, en particulier, absent de l'énorme collection de pièces de ce genre que le P. Martinov a publiée sous le titre Annus ecclesiasticus graeco-slavicus<sup>3</sup>. Les Grecs possédèrent de bonne heure, depuis le huitième siècle au moins, des listes des soixante-douze disciples; ces listes sont connues; le nom de saint Martial n'y figure pas.

Donc, en ce qui regarde les témoignages grecs, il y a, non pas erreur, mais mensonge, dans les allégations produites.

- 1. S'il a réellement dit ce que lui sait dire Adémar; mais il y a gros à parier qu'Adémar a souvent sait parler à son gré les personnes qu'il met en scène.
- 2. Le samedi avant le dimanche de la Tyrophagie (Quinquagésime), on chante un canon où sont énumérés les saints ascètes, hommes et femmes, et les plus illustres évêques et docteurs de l'Eglise (Nilles, Kalendarium manuale, t. II, pp. 40 et suiv.); mais la distribution de ce canon et le sens de la commémoration n'ont absolument rien à voir avec nos litanies des saints; les apôtres n'y figurent pas; il n'y est pas question de saint Martial.
  - 3. Acta SS. oct., 1. X1.

2º Les litanies anglo-saxonnes.

C'est surtout l'abbé de Saint-Martial, Odolric, qui fait valoir ce témoignage. Il dit d'abord qu'autrefois (olim) il avait envoyé deux de ses moines en Angleterre pour étudier l'état de la tradition de ce pays relativement à l'apostolat de saint Martial. Ces moines avaient trouvé le nom du saint, accompagné du titre d'apôtre, dans les martyrologes et les litanies des églises anglaises, notamment au monastère de Cantorbéry. Du reste, le roi d'Angleterre Canut avait envoyé, en 1025 environ, au duc Guillaume V, un beau livre de prières, en lettres d'or, où saint Martial figurait parmi les apôtres. Outre l'abbé Odolric, le clerc d'Angoulême parla aussi des litanies contenues dans les « vieux livres » de la nation anglaise, convertie autrefois par saint Grégoire et dépositaire de ses traditions.

— Le mal est que, des anciens livres liturgiques anglais que nous connaissons, jusqu'au commencement du onzième siècle, nul ne mentionne saint Martial, au moins dans les conditions que supposent ces témoignages. C'est ainsi que le sacramentaire du monastère de Winchcombe, dans le comté de Gloucestér, contient sans doute le nom de saint Martial, dans sa litanie, mais parmi les confesseurs, et encore presque au dernier rang; sur cinquante-neuf confesseurs invoqués, il n'est que le cinquante-cinquième. Une autre litanie anglaise, publiée par Mabillon d'après un manuscrit de Reims 2, ne contient pas le nom de saint Martial. Il en est de même du pontifical dit de saint Dunstan, manuscrit de la fin du dixième siècle³, et de celui d'Eghert¹, probablement un peu moins ancien.

Dans ce dernier, il y a pourtant beaucoup de noms de saints français. Même silence dans les longues litanies du missel de

<sup>1.</sup> Delisie, Mém. sur d'anciens sacramentaires (Mém. de l'Acad. des inscr., t. XXXII, 41 p., pp. 214, 367.)

<sup>2.</sup> Anal., p. 168.

<sup>3.</sup> Paris. lat., 943, f. 40, 41, 43.

<sup>. 4.</sup> Paris, 10575, f. 41-42.

<sup>5.</sup> Les deux bénédictionnaires anglo-saxons du dixième siècle publiés

Léofric (dixième siècle)<sup>1</sup>, dans celles du psautier anglo-saxon de la bibliothèque de Rouen (n° 231 = A, 44), et du sacramentaire dit de Jumièges, en réalité exécuté pour un monastère du diocèse de Winchester, même bibliothèque (n° 274 = Y, 6<sup>2</sup>).

Cépendant, il ne faut pas mettre en doute l'assertion d'Odolric, relativement au livre envoyé par le roi Canut. Ce prince dut avoir connaissance de l'intérêt que le duc Guillaume V portait à l'apostolat de saint Martial; il est naturel qu'il en ait tenu compte lorsqu'il lui fit exécuter un missel, et que, dans cet exemplaire, on ait introduit le nom de saint Martial à l'endroit voulu. De ce missel nous n'avons pas de nouvelles; il doit avoir péri. Mais nous avons encore un beau psautier bilingue, latin et anglo-saxon, du onzième siècle, exécuté en Angleterre; à la fin, on y trouve une longue litanie où le nom de saint Martial figure après ceux des apôtres et évangélistes: s. Marce, s. Luca, s. Barnaba, s. Marcialis 3.

3º Les livres liturgiques de l'Aquitaine. Ils sont souvent invoqués par divers témoins. L'abbé de Saint-Martial parle des siens, de ceux de Tulle, et, en général, de ceux de diverses églises d'Aquitaine. L'abbé de Maubec, au rapport du prêtre Pierre, déclarait que, dans tous les monastères connus de lui, en Touraine et en Berry, saint Martial était qualifié d'apôtre.

dans l'Archaeologia, t. XXIV (1832), par John Gage ne contiennent pas de litanies; la sête de saint Martial n'y est pas indiquée.

- 14. Warren, The Leofric missal, Oxford, 1883, p. 210.
- 2. Delisle, 7. c., n° exxxi. M. l'abbé Sauvage a bien voulu vérisier à mon intention les litanies contenues dans les vieux livres anglo-saxons de la bibliothèque de Rouen.
- 3. Paris. 8824. M. Arbellot a produit ce texte dans ses Doc. inéd., p. 59. Je puis signaler aussi le missel de la fin du onzième siècle (ou du commencement du douzième) conservé dans la petite église de Saint-Vougay (Finistère); saint Martial y figure après saint Barnabé. Un manuscrit anglo-saxon, mais avec des attenances bretonnes, le Pontifical d'Alet (Lanaletense), conservé à la bibliothèque de Rouen (368 = A, 27) contient deux litanies. Dans la première, saint Martial n'est pas nommé; dans la seconde, on le trouve après saint Marc et saint Luc. Cette litanie, à la différence de l'autre, contient plusieurs noms de saints anglo-saxons. Le manuscrit est du onzième siècle.

Ce témoin est résuté, en ce qui regarde la Touraine, par M. l'abbé C. Chevalier, qui atteste qu'aucun des vieux livres liturgiques de ce pays n'attribue le titre d'apôtre au premier évêque de Limoges. Pour le Berry, son assertion est en conflit avec la déposition de l'abbé de Massay, lequel, dans le même procès-verbal, constate qu'il n'avait pas trouve l'apostolat dans la tradition de son monastère.

Le prêtre Pierre, déjà nommé, invoqua les litanies innombrables qui figuraient selon lui dans des manuscrits très anciens d'Aquitaine, de France et d'Espagne? L'abbé de Solignac se réfère aussi à de très anciens manuscrits, mais en reconnaissant que les plus récents (ceux du dixième siècle) sont contraires à l'apostolat.

Sur ce dernier point, il faut lui donner raison. Autant de manuscrits aquitains antérieurs au onzième siècle, autant de témoins contraires à l'apostolat. Tous s'accordent à qualifier saint Martial de confesseur, tous l'omettent, dans les litanies, sous la rubrique des apôtres. Il est vrai que tous aussi ont

- 1. Les origines de l'église de Tours, p. 458. Je saisis cette occasion pour témoigner de l'estime que m'inspire ce livre. Pour me mieux garantir contre toute prévention en ces matières, je m'étais imposé comme règle, jusqu'à cette année, de ne lire aucun ouvrage de l'école que l'on appelle historique. En dehors des textes de première main, c'est « l'école légendaire » qui a fait mon éducation. Mais je ne voudrais pas que mon silence sur ses adversaires fût interprété dans un sens défavorable.
- 2. En ce qui regarde la France et l'Espagne, on attendra sans doute encore longtemps que les manuscrits vérifient cette assertion en l'air. Aucun des cent vingt-sept sacramentaires décrits par M. Delisle ne mentionne saint Martial parmi les apôtres. Dans les textes de litanies publiées par lui (pp. 360-371), c'est à-dire dans des textes provenant de Saint-Denis, Saint-Amand, Senlis, Amiens, Reims, saint Martial n'est pas nommé du tout, et cela sur des listes de quarante à soixante confesseurs.
- 3. Sauf le Liber miraculorum de Bruxelles, dont la provenance est inconnue, mais qui ne présente aucune indication propre à faire croire qu'il ait appartenu à Saint-Martial. Aux manuscrits grattés que j'ai eu l'occasion de signaler, on peut joindre encore le Parisinus 1085, du dixième siècle, qui contient une sorte de directoire du chœur à l'usage de Saint-Martial de Limoges. Au 30 juin, la fête du saint y est marquée en ces termes : Natale s. ac bealissimi patroni nostri domni Martialis praesuli (sic) Lemovicensis. Dans l'office de ce jour et dans celui de l'octave (f. 76 v°, 77 v°), le mot confessor a été gratté en une dizaine d'endroits.

été grattés, récrits, corrigés d'une manière ou d'une autre, et cela dès le onzième siècle, en vue de supprimer une appellation incommode. Que, parmi ces retouches, il y en ait d'antérieures au concile de Limoges, rien n'empêche de le supposer. De cette façon, l'assertion de l'abbé Odolric peut avoir été conforme à la réalité. De vieux manuscrits (vieux pour l'ensemble) ont fort bien pu présenter (grâce à des retouches) des témoignages favorables à l'apostolat.

Un seul texte est cité en termes précis, c'est celui de « certains martyrologes très anciens »: Pridie kal. iul. natalis s. Marcialis aquitaniae doctoris et apostoli, cum duodus apostolis Austricliniano et Alpiniano, quorum vita signis et miraculis admodum effulsit. Ce martyrologe « très ancien » est celui d'Usuard, qui avait cent cinquante ans au temps d'Adémar et d'Odolric; mais, comme on peut le voir en comparant la teneur allèguée par celui-ci avec le texte original cité plus haut, p. 293, note 4, il est clair qu'il a été retouché.

4º Abbon de Fleury. — Ce personnage, mort en 1004, serait, d'après Adémar, l'auteur d'un éloge de saint Martial qui dépend évidemment du faux Aurélien. Dans le concile de Limoges, l'abbé Odolric fait une allusion rapide à cet écrit. M. Arbellot en a retrouvé la forme originale, avec laquelle concorde en somme le texte d'Adémar<sup>2</sup>. C'est une séquence, qui figure avec d'autres pièces du même genre, dans plusieurs manuscrits du onzième siècle, tous provenant de l'abbaye de Saint-Martial. Elle n'y est accompagnée d'aucun nom d'auteur. Admettre, sur le seul témoignage d'Adémar, que cette pièce est vraiment d'Abbon, ce serait, je crois, accorder à Adémar plus de crédit qu'il n'en mérite.

Odolric, qui avait étudié au monastère de Fleury, affirme que, dans cette communauté, il était de règle, et cela depuis longtemps (annosam monasterii legem), que le nom de saint

<sup>1.</sup> Mabillon, Acta SS., t. VIII, p. 34; cf. Migne, P. L, t. CXXXIX, p. 579; t. CXLI, p. 444.

<sup>2.</sup> Doc. inédits, p. 54.

Martial fût prononcé avec celui des apôtres 1. Il serait à désirer que cette assertion fût vérifiée par l'examen des manus-crits liturgiques provenant de Fleury; malheureusement on n'en signale pas qui aient l'âge voulu pour être introduits dans cette discussion.

Outre ces références à des usages et à des textes plus ou moins déterminés, Adémar et le concile invoquent aussi des discours tenus dans les diverses réunions où la question de l'apostolat avait été précédemment agitée devant le roi Robert, devant le duc Guillaume, en divers conciles ou colloques. Adémar 2 cite même une prière prononcée en 994 par Gombaud, archevêque de Bordeaux, devant les reliques de saint Martial. Mais il est clair que toutes ces pièces ont été composées par Adémar lui-même, et que tant vaut son témoignage, tant vaut le leur. En faisant cette observation, j'ai surtout en vue la prière de l'archevêque Gombaud; quant aux autres discours, comme ils sont censés avoir été prononcés par des défenseurs de l'apostolat, et cela depuis l'origine de la controverse, il ne serait pas étonnant qu'Adémar eût fait parler ses personnages à peu près comme ils parlèrent en effet.

En somme, de toute la documentation de l'apostolat, une seule pièce subsiste, la légende du faux Aurélien. En dehors de cela, on n'allégua au temps de la controverse, et notamment au concile de 1031, que des faussetés ou des inventions toutes récentes. La tradition locale est manifestement contraire; les témoignages grecs sont inventés; il en est de même des témoignages anglo-saxons ou français, en tant qu'il s'agit de pièces antérieures au débat. On n'a produit, ni au concile de Limoges, ni depuis, aucun document indépendant de la légende aurélienne. L'apostolat, dans le sens précis du mot, dans le sens des moines de Saint-Martial est une consé-

<sup>1.</sup> M. Arbellot, Dissertation, p. 53, interprète ce passage du concile de Limoges de manière à lui faire dire qu'Odohic avait trouvé « une très ancienne règle du monastère, dans laquelle Martial se trouvait place dans les litanies avec les apôtres. » Il ne s'agit pas d'un livre, mais d'un usage.

<sup>2.</sup> P. L., t. CXLI, p. 445.

quence de la légende. Ceux qui l'en déduisent résolument sont les seuls qui raisonnent juste en cette affaire. Il ne faut pas, comme ou dit, chercher midi à quatorze heures, ni faire les difficiles. Si l'on veut soutenir l'apostolat, il faut prendre le faux Aurélien pour un véritable Aurélien, c'est-à-dire le considérer comme un des contemporains et des familiers de saint Martial, et accepter tout ce qu'il dit. A cette condition, mais à cette condition seulement, il pourra être question d'apostolat.

Or, c'est ce que nul n'ose faire. M. Arbellot ne défend pas Aurélien. Il est le premier à déclarer que c'est un faux Aurélien du sixième siècle. Ceci ne change pas grand'chose à l'affaire; il courait, au sixième siècle, tant de fables extravagantes sur les véritables apôtres et sur bien d'autres saints, qu'un témoignage de ce temps n'aurait pas de valeur, et surtout le témoignage d'un faussaire, d'un contemporain de Childebert qui prétendrait être un sujet de Néron. Du reste, et ceci est fort grave, d'après M. Arbellot lui-même, ce faux Aurélien n'aurait pas respecté la tradition existante sur le patron de Limoges; il y aurait ajouté, entre beaucoup de choses, ces détails d'origine sur lesquels, et sur lesquels seuls, se fonde la croyance à l'apostolat. Quelle confiance avoir en un tel témoin?

Cette confiance diminue encore si l'on tient compte de sa véritable date, qui est, non le sixième siècle, mais le onzième. Avec M. Arbellot, j'ai admis que le faux Aurélien est postérieur à la légende anonyme; mais : 1° je n'ai trouvé, avant le dixième siècle, aucune trace certaine de cette légende anonyme; 2° je crois avoir prouvé qu'à la fin du dixième siècle la légende aurélienne était encore à naître.

Comme son interprétation donna lieu à des prétentions et à des conflits qui se révélèrent peu après l'année 1021, on peut circonscrire entre l'an 1000 et l'an 1020 environ le temps où ellé fut rédigée.

Prononcer un nom d'auteur est plus difficile. Cependant, il y a lieu de noter : 1° qu'en ce temps-là le monastère de Saint-Martial possedait un écrivain connu, érudit, fécond, le célèbre

Adémar; 2º qu'Adémar sut un champion ardent, violent, fanatique, et de la légende et de l'apostolat; 3º qu'Adémar était, en ce genre de choses, dépourvu de tout scrupule, qu'on le voit prêter aux; gens des propos qu'ils n'ont pas tenus, alléquer des saits saux et dissamer ses adversaires, le tout avec la plus parsaite aisance.

En un mot, Adémar satisfait aux conditions de temps, de lieu, d'activité littéraire, de tendances d'esprit et de probité. Irai-je jusqu'à dire que c'est lui l'auteur de la légende, que le faux Aurélien s'appelait Adémar de son vrai nom? Je me borne à le soupçonner très fort.

Si ce n'est lui, ce sera quelqu'un des siens, de ses contemporains et compagnons d'étude au monastère de Saint-Martial. Jusqu'au onzième siècle les moines de Saint-Martial étaient restés à peu près sincères. Sans doute ils avaient un peu exalté leur patron en le donnant comme l'apôtre et le protecteur de l'Aquitaine entière; ils avaient commence à suppléer par la légende aux lacunes de son histoire; ils l'avaient considérablement antidaté en en faisant un compagnon de saint Pierre. Mais ce sont là des peccadilles. Tout le monde prenait de ce galon; les Limousins, en s'abstenant d'en prendre, se fussent rendus ridicules:

#### Occupet extremum scabies!

Il n'y a pas donc grand'chose à dire. Mais avec le faux Aurélien, que ce soit Adémar ou un autre, nous sommes en pleine supercherie : Haro sur le faussaire!

Conclusion. — Avec Adémar et Aurélien, si tant est qu'ils soient deux, nous sommes sur le terrain de la falsification consciente. Avant Adémar, diverses légendes populaires s'étaient déjà formées dans le pays de Limoges, notamment celle de sainte Valèrie; mais elles n'ont ni la précision ni l'attestation voulues pour que l'histoire en puisse tirer parti. Tout ce que l'on peut savoir de saint Martial vivant, on le tient de Grégoire de Tours.

L. Duchesne.