R A

A cura di Elena Zaffagno



COLLANA DI STUDI LINGUISTICO-LETTERARI SULL'ANTICHITA CLASSICA
DEL D.AR.FLCLET. "FrRANCESCO DELLA CORTE"

Direzione: Elena Zaffagno

Comitato scientifico: Giuseppina Barabino
Ferruccio Bertini
Elena Zaffagno

Redazione: Maria Teresa Vitale

Collana distribuita da:

TILGHER - GENOVA s.a.s.

Via Assarotti, 31/15

16122 GENOVA (Italy)

Tel. 010.839.1140 - Fax 010.870.653
e-mail: tilgher@tilgher.it

Genova 2005



. 208 (testo) r. 16
. 211 (testo)
- 216 (testo)
. 218 (nota)
. 228 (testo)
. 233 (testo) r. 7

"ERRATA

interlocutare
commediografi® .La
pewd@vs, -

@ Poll. \
ditix‘aillbollzé dl

ristossenica

CORRIGE

interlocutore

‘commediografi®®, La-
. pewdaive,
 Poll.

ditirambo'®, 11

aristossenica






Premessa

Nasceva nel 2003 Fz.Zm, la collana di studi linguistico-
letterari sull’antichita classica del Darficlet “Francesco Della Corte”,
con l'auspicio di essere un piccolo, ma costante segnale della volon-
ta di non dimenticare il nostro “antico” passato culturale.

Oggi, a distanza di quasi due anni, sono lieta di salutare 1’usci- -
ta del secondo volume; presenta contributi dei colleghi del Diparti-
mento su differenti campi di indagine della cultura classica e acco-
glie, inoltre, il lavoro di uno studioso argentino, Rubén Florio, una
sommatoria di voci e di punti di vista su un patrimonio da salvare,
su esperienze culturali antiche che diventano, per analogia, strumen-
to di interpretazione della realta in divenire.

Mi piace vedere anche questo secondo volume come un punto
di incontro di chi, nonostante le reali e sempre pil assillanti diffi-
colta degli studi nel settore antico, considera importante tramandare
la voce del passato, per meglio comprendere il presente e immagi-
nare il futuro.

La decisione di andare avanti & stata una scelta sofferta e ma-
lurata grazie al contributo e I'impegno di tutti coloro che hanno col-
laborato al volume: a loro va il mio sentito ringraziamento.

Elena Zaffagno

Cenova. marzo 2005






Una nota sul lemma CONTICINIUM di Nonio Marcello
(Non. 62,20 M.=87 L.)

di Giuseppina Barabino

Nel I libro del De compendiosa doctrina (De proprietate sermo-
num) Nonio precisa il significato di conticinium!, che designerebbe
il primo tempo della notte in cui tutto tace allo scopo di favorire il
riposo. Dichiara di conoscere molti autori che usano questo vocabolo
nel senso di primo tempo della notte, ma non li cita perché privi di
auctoritas:

CONTICINIUM, noctis primum tempus, quo omnia quiescend;
gratia conticescunt. Auctores multi sunt mihi, sed auctoritate deficiunt.

Si tratta di un lemma di carattere etimologico in cui il gramma-
tico rileva l'origine di conticinium da conticesco (=faccio silenzio). Se-
condo il Lindsay?, Nonio avrebbe tratto questo lemma dal cosiddetto
Gloss. v; wuttavia, secondo il Gudeman?, tutti gli autori, quindi anche
Nonio, per l'interpretazione di conticinium “ad unum ... Varronem
ultimum secuti sunt fontem”, il Guittard?, invece, nota una certa ori-
ginalita nelle singole enumerazioni dei tempi della notte ed invita ad
abbandonare I'idea semplificatrice di una fonte unica (per esempio il
Liber de diebus di Varrone), alla quale avrebbero attinto tutti gli scrit-
tori successivi che si sono occupati dei tempi della notte. A questo
Punto ritengo interessante prendere in considerazione questi autori,
in particolare quelli che hanno usato il vocabolo conticinium nel-
le sue varie forme (conticinum, conticinnum, conticium, conticuum).

A quanto ci risulta, la piti antica attestazione di conticinium si trova
nel v. 685 dell’Asinaria di Plauto, pronunciato da Libano, cle, diverten-

\—-——
' Quasi 1unj i codici di Nonio (FHGEC*D") a 62,20 M.=87 L. riportano conticinium,
GLugd. anche in margine: solo L ha concinium corretto in conticinium, Bamb.
, Manca del foglio che dovrebbe contencre questo lemma.
WM. Lindsay 1901, p. 16; sul Gloss. v anche p- 10 (si tratterebbe di un’
“glossario™ pressoché alfabetico dislinto in due parti); sui cosiddetti “glossari”
usati da Nonio cfr. F. Della Corte 1980, pp. 63-82 = 1983, pp. 231-250; sulle
s fonti glossariali cfr. Diana Churchill White 1980, pp. 113-116.
Gudeman, 1906-1909, coll. 696-697. Gia Becker (1857, p. 8) riteneva che
. almeng Censorino e Servio, ad Aen. 2,268, prendessero da Varrone.

Guittard 1976, p. 840.



8 Giuseppina Barabino

dosi alle spalle di Argirippo e di Filenio, si rivolge al primo dicendogli:
Videbitur. Factum volo. Redito huc conticinio®.

Questo verso & citato da Varrone in ling. 6,7 e 7,79: la prima
volta® il Reatino intende conticinium nel senso di nox intempesta o
concubium o silentium noctis, ossia periodo della notte in cui non c¢’&
tempo per alcuna attivitd o momento del riposo generale o del silen-
zio assoluto; questo tempo viene dopo il crepusculum e il vesper, in
particolare si trova tra il vespro e ’apparire della stella del mattino
(iubar)'. La seconda volta Varrone nota che intempesta nox & detta da
tempestas e tempestas da tempus, percid nox intempesta & il tempo in
cui non si fa nulla®, mentre concubium viene da concubitus, quindi
indica I'ora del riposo generale’: Varrone propone anche l'origine di
conticinnum dal verbo conticiscere (fare silenzio) oppure ab eo cum
conticuerunt homines (dal fatto che & il momento in cui gli uomini
hanno smesso di parlare) e conferma il significato assegnato a con-
ticinium (=conticinnum) in ling. 6,7, In conclusione, secondo il De
lingua Latina, i tempi della notte si susseguono nel seguente ordine:
crepusculum, vesper, nox intempesta o concubium o silentium noctis o
conticinium (=conticinnum), iubar; nonostante qualche incertezza da

* I codice J (= Londinensis Mus. Britann. Reg. 15 C XI) riporta concinio, corretto
in conticinio, mentre B (= Palatinus Vaticanus 1615), D (= Vaticanus Latinus
3870) e E (= Ambrosianus J 257 inf.) hanno conticinno, lezione confermata da
Varrone in ling. 7,79, ma non in ling. 6,7, dove si legge conticinio, almeno
secondo il codice varroniano Laurentianus LI 10 (cfr. Guittard 1976, pp. 827-
828); tuttavia nell’edizione di Goetz-Schoell 1910 si legge in entrambi i luoghi
conticinio. Tra gli editori di Plauto alcuni accolgono conticinno (p. es. Leo 1895,
I, p. 79; Lindsay 1904, I, ad loc.; Page-Capps-Rouse-Post-Warmington 1916
L, p. 196), altri accettano conticinio (p. es. Emout 1932, I, p. 124 e Bertinié
1968, p. 108).

¢ Varro ling. 6,7: Intempestam Aelius (GRF, p. 60 Fun.) dicebat cum tempus agendi
est nullum, quod alii (GRF, p. 115 Fun.) concubium appellarunt, quod omnes
Jere tunc cubarent; alii ab eo quod sileretur silentium noctis, quod idem Plautus
tempus conticinium: scribit enim (Asin. 685): “videbimus ... conticinio”,

7 }’arro ling. 6,5-6; in particolare 6,7: Inter vesperuginem et iubar dicta nox

. intempesta.

Varro ling. 7,72: intempesta nox dicta ab tempestate, tempestas ab tempore: nox
intempesta, quo tempore nihil agitur.

® Varro ling. 7,78: Concubium a concubitu dormiendi causa dictum.

1 Varro ling. 7,79: In Asinaria (685): “ridebitur ... conticinio”. Putem a conticiscendo
conticinium sive, ut Opillus (GRF, p. 88 Fun.) scribit, ab eo cum conticuerunt
homines. A titolo di esempio riporto ora alcune traduzioni di conticinio ©
conticinno dovute a studiosi modemi di Plauto: “A la nuit tombante” (Ernout



Una nota sul lemma CONTICINIUM di Nonio Marcello (Non. 62,20 M.=87 L)) 9

parte di Varrone, & probabile che conticinium (=conticinnum) indichi
un tempo inoltrato della notte. Tuttavia Servio!! attesta che in un’al-
lra enumerazione varroniana dei tempi della notte (vespera, contici-
nium, intempesta nox, gallicinium, lucifer), il conticinium figurava
al secondo posto subito dopo il vespro e prima dell’intempesta nox,
quindi doveva indicare uno dei primi tempi della notte (comunque
un tempo precedente la mezzanotte).

Mi propongo ora di prendere in esame gli autori posteriori.

Marco Aurelio™ espone al suo maestro Frontone nell’anno stes-
so del suo consolato (143) le variazioni del clima napoletano in cia-
scun momiento della giornata incominciando dalla media nox. I tem-
pi della notte risultano tre dal vespro alla notte fonda e cinque dalla
mezzanotte al sorgere del sole, in tutto otto: vespera, concubia nox,
intempesta nox, media nox, gallicinium, conticinnum, matutinum, di-
luculum. 11 conticinnum viene dopo il gallicinium e indica percid il
tempo silenzioso che segue il canto dei galli.

Anche Censorino' incomincia dalla nox media: nel suo elenco
1 tempi della notte sono sei dal vespro alla notte fonda e sei dalla
mezzanotte al sorgere del sole, in tutto dodici: vespera, crepusculum,

———— e
1932, 1, 124); “a sera inoltrata” (Bertini 1968', p. 89); “a sera faita” (Augello
1972, 1, p. 269); “all'ora del silenzio generale” (Traglia 1974, pp. 181; 291); “a
Notte fatta™ (Paratore 1976, I, p. 221).
Serv. Aen. 2,268: Sunt autem solidae partes secundum Varronem hae, vespera
conticinium intempesta nox gallicinium lucifer (conticinium & lezione di una
parte dei codici). Questa enumerazione, secondo Guittard (1976, pp. 824-825),
Poteva far parte delle Antiguitates humanae.
Aur. Fronto p. 31,10-16 van den Hout: media nox ... tum autem gallicinium
== iam conticinnum atque matutinum atque diluculum usque ad solis ortum ...
id tespera et concubia nocte, ‘dum se intempesta nox’, ut ait M. Porcius (inc.
libr. rel. p. 86 Jordan) ‘praecipitat’, eodem modo perseverat. Si noti che van den
Hout (1988, p. 31) accoglie la lezione conticinnim, mentre Naber (1867, P
31) accettava conticinum. In margine del Codex Ambrosianus E 417 ord. sup. si
legge la correzione conticinium.

ens. 24: Incipiam a nocte media ... Tempus quod huic proximum est vocatur de
media nocte; sequitur gallicinium, cum galli canere incipiunt; dein contici<ni>um
€um conticuerunt; tunc ante lucem, et sic diluculum, cum sole nondum orto iam
lucet ... pos; supremam sequitur vespera, ante ortum scilicet eius stellae quam
Plautys vesperuginem, Ennius vesperum, Vergilius hesperon adpellat. Inde porro
crepusculum, sic fortasse adpellatum quod res incertae creperae dicuntur idque
fempus noctis sit an diei incertum est. Post id sequitur tempus quod dicimus
uminibus gecensiss antiqui prima face dicebant; deinde concubium, cum itum est
cubitum; exinde intempesta id est multa nox, qua nihil agi tempestivum. Tunc t
cum ad mediam noctem dicitur, et sic media nox ***

12



10 Giuseppina Barabino

luminibus accensis, concubium, intempesta nox, ad mediam noctem,
nox media, de media nocte, gallicinium, conticium, ante lucem, dilu-
culum. 1l conticium segue il gallicinium e designa il tempo in cui i
galli hanno smesso di cantare.

Per Servio Danielino' i tempi della notte sono sette: crepu-
sculum o wvesper, fax, concubium, intempesta o media nox, gallici-
nium, conticinium, aurora o crepusculum matutinum. Il conticinium
& il sesto di questi tempi e designa il tempo del silenzio che segue
il canto dei galli.

Nell’elenco di Macrobio'® (che ha inizio con la media noctis
inclinatio) i tempi della notte sono otto: quattro tempi figurano tra
il tramonto e la notte fonda e quattro tra la mezzanotte e il sorgere
del sole: vespera, prima fax, concubia, intempesta, media noctis in-
clinatio', gallicinium, conticuum, diluculum. 1l conticuum & il tempo
in cui, dopo il gallicinium, anche i galli fanno silenzio e gli uomini
ancora riposano.

In entrambi gli elenchi di Isidoro i tempi della notte sono set-
te; nelle Origines" si susseguono nel seguente ordine: vesper, cre-
pusculum, conticinium, intempestum, gallicinium, matutinum, dilu-
culum. Poche sono le variazioni nel De natura rerum'®: crepusculum,
vesperum, conticinium, intempestum, gallicinium, crepusculum, matu-
tinum. Conticinium (che deriva da conticesco) tutte e due le volte'”
& definito’ come il tempo in cui tutti fanno silenzio e precede la
mezzanotte.

4 Serv. Dan. Aen. 3,387: Sane noctis septem tempora ponuntur: crepusculum,
quod est vesper; fax quo lumina incenduntur; concubium, quo nos quicti damus,
intempesta id est media; gallicinium, quo galli cantant; conticinium post cantum
gallorum silentium; aurora vel crepusculum matutinum tempus quod ante solem
esl.
Macr. Sat. 1,3, 12-15: Primum tempus diei dicitur media noctis inclinatio,
deinde gallicinium, inde conticuum, cum et galli conticescunt et homines etiam
tum quiescunt, deinde diluculum id est cum incipit dinosci dies ... deinde vespera
... ab hoc tempore prima fax dicitur, deinde concubia, et inde intempesta, quae
non habet idoncum tempus rebus gerendis.
:‘7’ ISl{lll'esp.ressione melvlia _noclis inclinatio cfr. (}uillard 1976, pp- 837-839.
. Isgd. orig. 5,31,‘}: l‘\.oclu partes septem sunt, id est vesper.. dlluculum..
> Isid, nat. 2,2: Noctis autem partes sunt septem: crepusculum ... matutinum,

Isid. orig. 5,31,8: Conticinium est quando omnes silent. Conticescere enim silere
est; nat, 2,3: Conticinium, quando omnes silent; conticescere enim silere est.



Una nota sul lemma CONTICINIUM di Nonio Marcello {Non. 62,20 M.=87 L. 11

Nella glossa Librorum Romanorum di Placido® i tempi della
nolte sono otto e figurano nel seguente ordine: crepusculum, vespe-
rum, concubium, tonocinium, intempesta, gallicinium, dilluculum et
crepusculum matutinum. Nella glossa dei Libri glossarum?' i tenipi
sono ancora olto, ma non concordano con quelli della glossa pre-
cedente: vesperum, crepusculum, concubium, intempesta, gallicinium,
conticinium, diluculum, anteluculum. Placido® nella prima glossa
per il significato e I’etimologia di tonocinium (=conticinium) concor-
da con Isidoro.

Se ora si confrontano i testi presi in considerazione, si nota
che non esistono due elenchi di tempi notturni che coincidano tra
loro. Il numero dei tempi della notte varia. Soltanto vesper (o vespera
0 vesperum) e nox intempesta (o intempesta nox o intempesta o in-
tempestum) figurano in tutti gli elenchi, crepusculum, concubia nox
(0 concubia o concubium) e gallicinium in quasi tutti, diluculum
in molti, media nox o nox media in pochi. Molti sono i termini o le
espressioni isolate: per esempio, silentium noctis e iubar in Varrone,
luminibus accensis in Censorino, lucifer in Servio, prima fax e media
noctis inclinatio in Macrobio, crepusculum matutinum e anteluculum
in Placido. Sul piano linguistico si nota una presenza relativamente
notevole di aggeltivi sostantivati con alcune oscillazioni tra i generi
che dipendono dal sostantivo sottinteso (nox, tempestas, tempus). Per
esempio, accanto a concubia nox (Marco Aurelio) si trova concu-
bia (Macrobio) e concubium (Varrone, Censorino, Servio Danielino
e Placido), accanto a nox intempesta (Varrone) e intempesta nox
(Marco Aurelio, Censorino e Servio) si incontra intempesta (Servio
Danielino, Macrobio e Placido) e intempestum (Isidoro). Infine non
mancano circonlocuzioni preposizionali come ad mediam noctem, de
media nocte e ante lucem (Censorino). Gli autori ora presi in consi-
derazione dimostrano dunque una certa indipendenza tra loro (piut-
tosto che originalita)®.

e ———————————

> Placidus, gloss. V 34,14 Goetz.

* Placidus, gloss. V 87,13 Goelz (cfr. anche Placidus, gloss. V 58,24 Goelz:
Conticinio tempore noctis post galli cantu quo cecinit et conticuit) (sic). Si pud
ancora ricordare una delle Glossae Codicis Leid. Voss. Lat. 88 (gloss. V 658,2
Goetz): Septem sunt vigiliae noctis: crepusculum, fax, concubium, intempesta,
gallicinium, conticinium, aurora.

= Placidus, gloss. V 34,14 Goetz: Conticinium dicimus quando omnes silent.
Conticessere enim silere est. Cfr. anche Placidus, gloss. V 58,25 Goetz.

* Sulle possibili fonti di questi autori cfr. Guittard 1976, pp. 840-842.



12 Giuseppina Barabino

Conticinium rappresenta un caso particolare. Figura in tutti gli
autori, sia pure in forme diverse: conticinium (o conticinum o conti-
cinnum) e conticium (o conticuum). 11 Guittard®® tenta di ricostruire
la storia di questa famiglia di parole:

1) in origine, un termine tecnico, conticium, e il suo doppione con-
ticuum designerebbero il momento della notte in cui si fa silen-
zio generale e gli uomini vanno a riposare;

2) per estensione il termine conticium (o conticuum) potrebbe ap-
plicarsi ad ogni parte della notte in cui il silenzio, dopo essere
stato interrotto, si ristabilisce o al silenzio della notte in gene-
rale;

3) in particolare nella lingua militare il termine, deformato, si ap-
plicherebbe, sotto la forma conticinium (o conticinum o conticin-
num), al silenzio che segue il canto il canto del gallo;

4) infine il termine conticinium sostituirebbe conticium nella lin-
gua corrente.

Si ha, tuttavia, 'impressione che gli autori presi in conside-
razione non usino conticinium nelle sue varie forme con accezioni
particolari, ma cosi come si usava nella lingua parlata. Piu autori
(Varrone, Censorino, Macrobio, Isidoro e Placido)® mettono in re-
lazione la sua origine con il verbo conticisco o conticesco (= faccio
silenzio), tutti sono concordi nel ritenere che conticinium indichi un
tempo in cui si fa silenzio, ma questo tempo per alcuni (Varrone se-
condo Servio ad Aen. 2,268, Isidoro e Placido gloss. V 34,14 Goetz)
viene dopo il tramonto del sole, per altri (Marco Aurelio, Censorino,
Macrobio, Servio Danielino ad Aen. 3,587 e Placido gloss. V 87,13
Goetz) segue il canto mattutino dei galli.

Nonio non riporta alcun elenco dei tempi della notte, accoglie
la forma conticinium e V'origine di questo vocabolo da conticescere,
ossia P'etimologia seguita da Varrone e da altri grammatici; per il
significato ritiene che conticinium indichi il primo tempo della notte,
ossia il tempo del silenzio che segue il tramonto, quindi si attiene al

 Guittard 1976, p. 836.

% Cfr. anche Prisc. gramm. 111 472,9 K.; Walde-Hofmann 1954, 11, p. 641; Emoul-
l\!eillel, 1985, p. 673 (conticinium sarebbe formato da conticesco sul modello
di gallicinium, al quale si oppone nella lingua militare). Sulla formazione di

conticinium (conticinum, conticinnum) e conticium (conticuum) cfr. Guittard
1976, pp. 832-834.



Una nota sul lemma CONTICINIUM di Nonio Marcello (Non, 62,20 M.=87 L. 13

significato che, secondo Servio, Varrone attribuirebbe a questo voca-
bolo. Non sappiamo a quale opera varroniana Servio si riferisse, ma
non & necessario supporre che Nonio usasse il Reatino come fonte
diretta; & piti probabile che il grammatico attingesse a Varrone in-
direttamente attraverso fonti glossariali.

La definizione noniana di conticinium & ripresa, oltre che da
Isidoro e una volta da Placido, anche da alcuni glossari che non
riportano un elenco dei tempi della notte®.

% Glossae Nonii, in gloss. V 650, 25 Goetz: Conticinium prima pars noctis a
conticiscendo; Glossae codicis Sangallensis 912, in gloss. 1V 223,34 Goetz:
Conticinium primum tempus noctis cum omnia quiescunt. In altre glossc
conticinium & inteso nel senso di tempo della notte scguente il canto del
gallo (Placidus, in gloss. V 1524 = V 58,24 Goetz) o in modo pid generico
(Hermeneumata Einsidlensia, in gloss. 11T 244,20 Goetz; Placidus, in gloss.
V 58,25 Goelz). Tra gli esegeti che danno una interpretazione generica di
conticinium si pud comprendere anche Osberno (C XCI 472) che cita Planto
{As. 685) con la lezione conticinio.



14 Giuseppina Barabino

BIBLIOGRAFIA
AUGELLO G., Le commedie di Tito Maccio Plauto, a cura di G. A., Torino
1972 (rist. 1995), L.

BECKER G., Isidori Hispalensis De natura rerum liber, rec. G. B., Berlin
1857 (rist. anast. Amsterdam 1967).

BERTINI' F,, Plauto, Asinaria, a cura di F. B., Padova 1968.

BERTINI? F., Plauti Asinaria cum commentario exegetico, ed. F. B., Ge-
nova 1968.

CHURCHILL WHITE Diana, The Method of Composition and Sources of
Nonius Marcellus, in Studi Noniani VIII, Genova 1980, pp. 111-211.

DELLA CORTE F, Le due sorgenti cui attinge Nonio, in Studi Noniani VI,
Genova 1980, pp. 63-82 = Opuscula VII, Genova 1983, pp. 231-250.

ERNOUT A., Plaute. Texte établi et traduit par A. E., Paris 1932 (rist. 1967), L.

ERNOUT A. - MEILLET A., Dictionnaire étymologique de la langue latine.
Histoire de mots, Paris 1985°.

GOETZ G. - SCHOELL F., M. Terenti Varronis De lingua Latina quae su-
persunt, edd. G. G.- F. S, Leipzig 1910 (rist. anast. Amsterdam 1964).

GUDEMAN, s. v. Conticinnum et conticinium, in Thes. I. L. 1V 1 (1906-
1909), coll. 696-697.

GUITTARD C., Le probleme des limites et subdivisions du Jour civil @ Rome
(Varron, Aulu-Gelle, Macrobe): conticinium (-cinum, -cinnum) ou conti-
cuum (-cium)?, MEFRA 88 (1976), pp. 815-842.

LEO E., Plauti Comoediae, rec. et em. F. L., Berolini 18952 (rist. 1958), 1.

LINDSAY W. M., Nonius Marcellus'Dictionary of Republican Latin, Oxford
1901 (rist. anast. Hildesheim 1965).

LINDSAY W. M., T. Macci Plauti Comoediae, rec. W. M. L., Oxonii 1904
(rist. 1965), 1.

NABER S. A., M. Comelii Frontonis et M. Aurelii imperatoris Epistulae,
ed. S. A. N., Leipzig 1867.

PAGE T E. - CAPPSE. - ROUSE W. H. D. - POST L. A. - WARMINGTON
E. H., Plautus, edd. . E. P. - E. C. - W. H. D. R. - L.A.P-E H W,
Cambridge, Mass. - London 1916 (rist. 1956), 1.

PARATORE E., Plauto, Tutte le commedie, a cura di E. P, Firenze 1976, 1.
TRAGLIA A., M. Terenzio Varrone, Opere, a cura di A. T,, Torino 1974.

VAN DEN HOUT, M. P. J., M. Comelii Frontonis Epistulae, ed. M. P. J.
v.d.H., Leipzig 19882,

WALD.E A. - HOFMANN J. B., Lateinisches etymologisches Wirterbuch,
Heidelberg 19543,



15

Le eta della vita nel mondo romano: tra. mitologia e storia
di Ferruccio Bertini

La problematica delle eta della vita e dell’uomo si inserisce nel
pil anipio quadro delle eta del mondo, a proposito delle quali sono
state formulate, come & noto, diverse teorie e sono stati proposti di-
versi modelli: quello esiodeo dei metalli, sviluppato negli "Epya
kal Tépa e caratterizzato dai successivi passaggi dall’eta dell’oro
a quelle dell’argento, del bronzo, degli eroi e del ferro, poi ripreso
da Platone nella Repubblica e nelle Leggi e da Ovidio; quello della
translatio imperii, sviluppatosi in ambito ebraico e poi cristiano (de-
rivato dal libro dell’Apocalisse con la visione di Daniele dei 4 anima-
li che risale al 168 a. C.), in cui si teorizza il passaggio dell’egemo-
nia politica da un grande impero a un altro: dagli Assiro-Babilonesi
ai Medi-Persiani, da questi ai Macedoni, dai Macedoni a Romani.

Questa teoria ricorre, con lievi varianti, nelle Historiae adversus
paganos di Orosio (donde poi passa a Fulgenzio), che riprende quan-
lo aveva esposto Agostino nel De civitate Dei.

Tra i modelli proposti ricorre poi quello biologico, che ripropo-
ne per la vita del mondo, ovvero il macrocosmo, lo stesso schema
individuato per la vita dell’uonio, ovvero il microcosmo. Di quest’ul-
tima teoria si fa portavoce Cicerone seguendo il Catone delle Ori-
gines, nel 1I libro del De republica (I1 3): Facilius autem quod est
propositum consequar, si nostram rem publicam vobis et nascentem et
crescentem et iam firmatam atque robustam ostendero, quam si mihi
aliquam ut apud Platonem Socrates, ipse finxero' e sulla sua linea si
pongono Floro nell'Epitome (I 4-8) e Lattanzio (inst. VII 15, 14).

Per quanto riguarda I’eta dell’'uonio, in tutto il mondo antico
sono valide queste equivalenze:

1) infantia: dalla nascita fino ai 7 anni
2) pueritia: la fanciulezza dai 7 ai 14 anni (ma a volte fino ai 20)
3) adulescentia: dai 14 o pin fino ai 28 anni

! “Inoltre realizzerd meglio il mio proposilo, se vi mostrerd il nostro Stato nelle fasi
successive della nascita, della crescita, dell’etd adulta ¢ della raggiunta salda

. L . 99

robustezza, che non se, come fece Socrate in Platone, ne creassi uno ideale”.



16 Ferruccio Bertini

4) iuventus: dai 28 fino ai 45-50 anni
5) wirilitas - gravitas: dai 45 ai 60 anni
6) senectus: oltre i 60 anni.

Senior & 'uomo maturo (b TpéoPus), mentre senex & il vecchio
Yépwv).

Gh

Nell’Epitome di Floro (1 4-8) 4 eta della vita umana sono raf-
frontate con la storia di Roma; ricorre quindi questa successione:

infantia (re di Roma)

adulescentia (fino ad Appio Claudio)

tuventus et maturitas  (fino a Cesare)

senectus (dopo Cesare, con possibile rinascita

sotto Traiano)

“[4] Se dunque qualcuno pensasse al popolo romano come ad
un sol uomo e prendesse in considerazione tutto il corso della sua
vita, come esso ebbe inizio e come crebbe, come giunse per cosi
dire al culmine della sua virilita e come in seguito invecchid, trove-
rebbe quattro stadi del suo sviluppo. [5] La sua prima eta fu sotto
i re, per circa quattrocento anni, durante i quali lottd con i vicini
intorno alla stessa cittd. Questa sarebbe la sua infanzia. [6] Leta
seguente si estende dal consolato di Bruto e Collatino a quello di
Appio Claudio e Quinto Fulvio?, per centocinquant’anni, nei quali il
popolo romano assoggettd I'ltalia. Questo fu il periodo pid turbolento
per armi ed eroi. Lo si potrebbe chiamare I’adolescenza. [7] Segui-
rono quindi, fino a Cesare Augusto, centocinquant’anni in cui sotto-
mise tutto il mondo. Questa & veramente la giovinezza dell'impero e
quasi la sua forte maturita. [8] Da Cesare Augusto al secolo nostro
non passarono molto meno di duecento anni, nei quali, per linca-
pacita degli imperatori, pressoché invecchid e si consunse: tuttavia,
sotto I'imperatore Traiano, ha mosso i muscolj e, contro Iaspettativa
di tutti, la vecchiaia dell’impero torna a rinverdire, come se gli fosse
stata ridonata la giovinezza™

? Va probabilmente corretto in “Marco Fulvio™.

* Agnes - Giacone De Angeli, 1969, pp. 342-345. Si noti che Floro fa una certa
confusione con la durata dei periodi storici: in realtd il periodo dei re di Roma
va dal 754 al 509; il successivo dal 509 al 264; il terzo dal 264 al 44 e 'ultimo

dal 44 al 117. Sono quindi rispettivamente periodi di circa 250 anni i primi due
e di circa 200 gli ultimi due.



Le eta della vita nel mondo romano: tra mitologia e storia 17

Entro questa catalogazione si collocano le due definizioni di
Isidoro relative a puer e a senex in etym. XI, 11 10 e XI, II 27:

Puer a puritate vocatus, quia purus est et necdum lanuginem
Sfloremque genarum habens*;

Senes autem quidam dictos putant a sensus diminutione, eo
quod iam per vetustatem desipiant’;

Ne consegue: Inde est quod convenit sibi infantum aetas et se-
num: senes enim per nimiam aetatem delirant; pueri per lasciviam et
infantiam ignorant quid agant®.

Questa teorizzazione altro non & che una formula efficace per
riassumere un fopos medievale che trae le sue origini dal Cato maior
(seu de senectute) di Cicerone (XI 38):

Ut enim adulescentem, in quo est senile aliquid, sic senem, in
quo est aliquid adulescentis, probo, quod qui sequitur, corpore senex
esse poterit, animo numquam erit’.

Si tratta del topos del puer senilis o puer senex (ciod del luogo
comune del vecchio che, torna bambino [= “rimbambisce”] e del
ragazzo nel quale appaiono doti precoci di maturita), al quale il Cur-
tius ha dedicato un intero paragrafo.

In esso, dopo aver riccamente esemplificato con citazioni trat-
te da Virgilio, Ovidio, Valerio Massimo, Stazio, Silio Italico, Plinio
il Giovane, Apuleio, Claudiano, Giuliano, Filostrato, svariati luoghi
comuni della Bibbia, Ambrogio, Agostino, Cassiano, Prudenzio, ri-
corda un brano di Gregorio Magno che, all'inizio della Vita di san
Benedetto, scrive: Fuit vir vitae venerabilis [...] ab ipso suae pueritiae
tempore cor gerens senile®

Secondo Curtius, tale concetto & “una creazione della tarda Antichita

! “Puer si chiama cosl da puritas, perché & puro e non ha ancora la barba sulle

guance™.

“Alcuni ritengono che siano chiamati senes a causa delle perdita progressiva di sensus

(intelligenza sensibile), per il fatto che ormai per la vecchiaia perdono il senno™.

¢ “Ecco perché ¢’ un punto di incontro tra I'etd infantile ¢ quella senile: i vecchi

infatti per il gran numero degli anni perdono il senno; i fanciulli non sanno

quello che fanno per leggerezza infantile”.

“Come apprezzo I'adolescente in cui trovo qualcosa del veechio, cosl apprezzo

il vecchio in cui trovo qualcosa dell'adolescente; chi si attiene a questi principi

potrd risultare vecchio nel fisico, ma nello spirito mai”.

® “Fu uomo di vita venerabile [...] ed ebbe fin dal tempo della sua fanciullezza
I'intelletto di un uomo anziano”, Cfr. Curtius, Bern 1948 = Firenze 1992, p. 117.



18 Ferruccio Bertini

pagana” poi assunto come topos “dal monachesimo e dall’agiografia™.

Un tipo di schema cronologico era di carattere religioso!!. San-
’Agostino, ‘il maggiore dottore della Chiesa cristiana’, se ne fece
garante con tutto il peso della sua autorita. Agostino divise la storia
del mondo in sei etd'’; esse raffiguravano le sei eta dell’'uomo attra-
verso cui egli passa dall’infanzia alla vecchiaia. Dio le scrisse nella
storia dell'immediato inizio: i sei giorni della Creazione, come dice
il primo capitolo della Genesi, indicavano le sei eta dell’'uomo e le
sei etd del mondo®. 11 riposo di Dio al settimo giorno indicava che
il mondo sarebbe finito nella settima eta, che avrebbe segnato la
transizione dal tempo all’eternita.

Agostino cosi disegnd lo schema delle sei etd: il periodo da
Adamo a Noe¢ rappresenta linfantia, quello da Not¢ ad Abramo la
pueritia, quello da Abramo a David 'adulescentia, quello da David
alla cattivita babilonese degli Ebrei la giovinezza (iuventus), quello
dalla cattivita babilonese a san Giovanni Battista la virilita (senior
aetas); il periodo tra la prima e la seconda venuta di Cristo rappre-
senta la vecchiaia (senectus): esso & 'etd avanzata del mondo, cui
segue il riposo (requies). Agostino suddivise inoltre le eta in modo
da legarle I'una alla successiva. Cambiando la metafora, egli ricorre
allanalogia del giorno e della notte. Ogni eta ha il suo mattino, il
suo mezzogiorno e la sua sera all'interno del proprio arco di tempo.
La notte di un’eta lascia il posto al mattino di quella seguente.

Egli presenta I'eta cristiana come I'eta della senilita, che accusa
tutti i segni di malattia associati con la vecchiaia avanzante. Ma in
termini di giorno e notte essa aveva il suo splendore come le altre et.

La sesta etd comincia con il Battista; il sole sorge con I'In-
carnazione di Cristo; ’espandersi della Cristianitd coincide con il
mezzogiorno. Agostino, che viveva nei tempi tormentati tra IV secolo
e inizio V, suppose che la sera sarebbe presto calata.

La sesta eta avrebbe ceduto il passo alla settima, nella quale il
tempo si sarebbe concluso. I Cristiani cercavano nei fatti contempo-

9

op. cit., p. 116.
194d., p. 117.
" Cfr. Smalley, Napoli 1979 (ed. orig. 1974), p. 41.
2 Infantia, pueritia, adulescentia, iuventus, senior aetas / gravilas, senectus, cui
segue il riposo: requies.
Nel De Genesi contra Manicheos il cap. 23 ¢ intitolato Septem dies et septem

aetates mundi (ma cfr. anche in psalm. 127, 15; divers. quaest. 61, 1; 58, 2;
catech. rud. 22, 39).

13



Le etd della vita nel mondo romano: tra mitologia e storia 19

ranei i segni della seconda venuta di Cristo, ma Agostino condannd
preventivamente ogni tentativo di individuare esattamente il Giorno
del Giudizio: dobbiamo essere sempre pronti e attendere tranquilla-
mente il tempo che Dio ha stabilito.

La capacitd di recupero della natura umana ha del prodigio-
so; “la prospettiva dell’inesorabile declino verso la morte quasi non
spaventd gli storici medievali, quanto almeno ci si sarebbe aspettato
[...] Cidea delle sei eta si affermd cosi solidamente e cionondimeno
pesd cosi poco sulla storiografia medievale, proprio per il fatto che
€ssa non poteva essere né provata né contraddetta. Una teoria reli-
giosa generalmente disprezza la verifica dei fauti”™®,

Nel libro XVIII del De civitate Dei viene proposto un confronto
tra sloria sacra e sloria profana, tra il cammino compiuto dalla Citta
di Dio e quello compiuto dai grandi imperi dell’Antichita, per cui il
cap. 15 & intitolato /I regno di Laurento al tempo di Debora, il cap.
20 1 primi re latini al tempo di Saul e Davide, il 26 La cacciata di
Tarquinio e la liberazione dei Giudei's.

Dopo Agostino, I'ultimo autore tardo-antico che si occupd del
problema fu Fabio Planciade Fulgenzio, attivo nella seconda parte
del V secolo, che compose un’opera intitolata De aetatibus mundi et
hominis, posteriore al 484 (epoca di Guntamondo), anche perché la
data di nascita di Fulgenzio sarebbe da collocare intorno al 480. Sj
tratta di un’opera lipogrammatica, cio® composta in modo tale che in
ogni libro manca sistematicamente una lettera, che non viene adope-
rata per scelta deliberata dell’autore’.

Avrebbe dovuto constare di 23 libri (quante le lettere dell’alfa-
beto), ma a noi ne sono giunti solo 14.

" Smalley, op. cit., p. 43.

¥ Per questo testo ho utilizzate Alici, Milano 1984.

' A proposito della mancanza della a anche nel cosiddetto (da Helm) “prologo”,
che invece va considerato a tutti gli effetti libro 1, cfr. quanto scrive 1'ultimo
editore (Manca, Alessandria 2003, p. 70, nel paragrafo intitolato: I/ «prologo»
del De actatibus [nota al testo]): “Per concludere, osserviamo che il «nuovo»
capitolo I risulta essere, con le sue 149 righe, il pin lungo (seguito dall’VIII,
146, e dal VII, 132). La maggiore estensione & giustificata dal suo carattere
introduttivo e insieme espositivo; esso non 2, peraltro, distinto da cid che segue,
come una vera e propria prefazione, ma risulta del tutto integrato nell’opera,
completamente lipogrammatica. Nel testo qui proposto, in attesa di una nuova
edizione critica, abbiame scelto di riprodurre il testo di Helm, indicando perd
con @ il dittongo ac nel primo libro, per sottolineare I'assenza, anche in esso,
della vocale a, e di abolire la distinzione artificiosa fra prologo e primo libro”.



20 Ferruccio Bertini

BIBLIOGRAFIA

AGNES L.-GIACONE DE ANGELI Jolanda, Le storie di G. Velleio Paterco-
lo. Epitome e frammenti di L. Anneo Floro, Torino 1969.

ALICI L., Aurelio Agostino. La citta di Dio. Introduzione, traduzione, note
e appendici, Milano 1984.

CURTIUS E. R., Europiiische Literatur und lateinisches Mittelalter, Ben
1948 = Letteratura europea e Medioevo latino, trad. it. di R. Antonelli,
Firenze 1992.

MANCA M., Fulgenzio. Le eta dell’oro e dell’'uomo, Alessandria 2003.

SMALLEY Beryl, Storici nel Medioevo, trad. it. di lleana Pagani, Napoli
1979 (ed. orig. 1974).



21

Le figure ‘gorgiane’ in Aquila Romano

di Maria Franca Buffa Giolito

Per Quintiliano il vocabolo figura® deriva dal modo di denotare
le movenze del corpo umano: come lo scultore o il pillore evitano
I'inespressivita alternando i movimenti dei corpi, cosi 'oratore varia
le figure per schivare il grigiore del suo discorso® il loro uso opera
una variatio dalla oratio perpetua che permette di fugare monotonia
e tedio, rispondendo al progetto dell'ornatus. Gli artium scriptores
tentarono® di individuare e catalogare le figure retoriche? elaborando

! Quint. inst. 2,13,8-11. Poco prima (inst. 1,8,16) Quintiliano rende il gr. oxfjpota
con figurae: Schemata utraque, id est figuras, quaeque lexeos quaeque dianoias
tocantur; a inst. 9,1,14 asserisce che Zoilo di Anfipoli usd oyxfipa nel senso
tecnico di oyxipo Sravoiag (vd. anche Febammone, Rh. Gr. 3, pp. 4,1 ss.
Spengel). Nella Rhet. ad Her. 4,25 non si distingue nettamente tra figure e
tropi; oxfijile & reso con exornatio, affine a lumina di Cie. or. 83 (quae verborum
collocationem illuminat iis luminibus, quae Graeci ... orationis oxMuota
appellant): cfr. Barwick! 1957, pp. 88-111; Calboli* 1969, pp. 50-52; Squillante
1993, pp. 7-9; D’Angelo 2001, pp. 10-12.

2 In Quint. inst. 8,6,1; 9,14 le parole traslate costituiscono il settore opposto
ai verba propria. Cfr. Barthes 1964, pp. 40-51; Lausberg! 19732, pp. 308-455;
Calboli? 1985, pp. 515-520. Sul concetto di ‘scarto’ si veda: Gruppo p 19802, pp.
27 ss. Del resto, gia in Teofrasto la dotirina delle figure rappresenta un mezzo
per omare il discorso: cfr. Barwick! 1957, p. 102.

3 Sulle difficolta che si incontrano nel trattare le figure del discorso cfr. Alessandro
di Numenio (Rh. Gr. 3, p. 9,6-9 Spengel); buone osservazioni in Ballaira! 1968,
pp- 55-58 e Pernot 2000, pp. 208 ss.

* Le opere relative agli oxfpata, in lingua greca, si leggono nel 11T vol. dell’ed.
dei Rhetores Graeci curata da Spengel: Alessandro (Tlept oxnpétov, pp. 7-40);
Febammone (Zxéhia mepi oynuétov pntopikdv, pp. 41-56); Tiberio (Flept
oxnpatwv, pp. 57-82); Erodiano (Mept oyxnpétwv, pp. 83-104); Mept 1oV
100 2670V oxnuGteV anonimo (pp. 110-160); Zoneo (Mepi oxnuétov 1@V
xata 26yov, pp. 161-170); Mept oxnuatwv anonimo (pp. 171-173); Mepi 1@V
OXNHATOV T0D A4Y0V anonimo (pp. 174-178). I trattati in lingua latina sulle
Jigurae compaiono nell’ed. dei Rhetores Latini minores a cura di Halm. Si tratta di:
Rutilio Lupo (Schemata lexcos, pp. 1-21); Aquila Romano (De figuris sententiarum
et elocutionis liber, pp. 22-37); Giulio Rufiniano (De figuris sententiarum et
elocutionis liber, pp. 38-17); De schematis lexcos e De schematis (liam?ia.s
attribuiti a Rufiniano (pp. 48-62); Carmen de figuris vel schematibus anonimo
(pp. 63-70); Schemata dianocas quac ad rhetores pertinent anonimo (pp. 71-77);
Beda (De schematibus, pp. 607-611): questi autori saranno qui citati secondo le
pagine ¢ le righe delle relative edizioni curate da Sp. (= Spengel) e H. (= Halm).



22 Maria Franca Buffa Giolito

la dottrina delle figurae verborum (oyfpato AEEEWC) e sententiarum
(oxNuato diavoiag), di cui, com’® noto, esistevano due teorie dif-
ferenti. Una si riallaccerebbe a Gorgia® e, riavvicinatasi a Teofrasto®,
potrebbe aver prodotto le trattazioni della Rhetorica ad Herennium,
di Cicerone e di Gorgia il Giovane, che conosciamo nell’elaborazio-
ne latina di Rutilio Lupo’. Generalmente si trattava degli oxMpota
dravoiog e in seguito degli oxfpata AéEemc: cosl procedono Ci-
cerone®, Quintiliano (inst. 9,1,19-45) %, Alessandro (10,14 ss.; 27 ss.
Sp.), Aquila Romano (28,31 ss. H.). Se ne allontanano la Rhet. ad
Her. 4,19-68'° e Cicerone, ma nell’orator (137-138).

Intendo qui occuparmi di sei figure, attestate in lingua latina per
la prima volta in Rutilio Lupo, le cosiddette ‘gorgiane’™™}, secondo le

5 Sugli effetti nuovi e ostentati dello stile ‘gorgiano’ cfr. Pernot 2000, p. 34.
Gia Aristotele rhet. 3,140% a 26 rileva il carattere poetico dello stile di
Gorgia; Diod. 12,53,2-4 e Dion. Hal. Demost. 4,4; 254; Th. 2 (1 424, 12 ss,
Usener-Radermacher) delimitano ulteriormente le ‘figure gorgiane™ vd. Barwick!
1957, p. 102; Kennedy 1963, pp. 64-65; Calboli* 1969, pp. 336-337.

Mediata da Apellonio Molone ed Ateneo, fu poi manipolata in parte con elementi
stoici: vil. Stroux 1912, p. 21, n. 2; Banwick! 1957, p. 102. Per ulteriori ragguagli
rimando a Calboli Montefusco 1979, p. 3, n. 1.

Barabino 1967, pp. 13-14; Barwick! 1957, p. 102 e Calboli Montefusco 1979,
pp- 454-457. Laltra formulazione, ideata dagli stoici in rapporto alle classi di
adiectio, detractio, immutatio e transmutatio, era distinta in oyxnuate Adyov
e oxfpota Siavotag: vd. ancora Barwick? 1922, p. 100; Banwick! 1957, pp-
88-89.

Cic. de or. 3,201: sed inter conformationem verborum et sententiarum hoc interest,
quod verborum tollitur, si verba mularis, sententiarum permanet, quibuscumque
verbis uti velis. Cfr. Man. Cap. p. 263,7 ss. Dick; Phoibamm. 44,26 ss. Sp.; Tib.
69,21 ss. Sp. (= 25 Ballair). Si vedano in merito Barwick! 1957, p. 100; Martin
1974, pp. 276-277; Calboli Montefusco 1979, p. 462; Grebe 2000, p. 46.
Quintiliano espone prima le Jigurae sententiarum, con la stessa motivazione di
origine stoica: Ut vero natura prius est concipere animo res quam enuntiare, ita
de iis figuris ante est loquendum quae ad mentem pertinent. Vd. Pernot 2000,
pp. 209; 280.

Senza peraltro giustificare I'ordine di trattazione delle due categorie di figure,
come fanno invece Alessandro (27,10 ss. Sp.) e Aquila (23,7 11.: natura est enim
prius sentire quam eloqui), che tra I'altro trattano nepiodog, KOOV e KOppQ in
un excursus teorico che & I'inizio del secondo gruppo di figure, eludendo cos)
una chiara sistemazione: cfr. Bonanno? 1986, p. 86. Su xéppa si veda Calboli®
1969, pp. 329-334 ¢ n. 116.

Si tratta di @vtiBetov, icérwlov, RapIoov, OHOIGNTWTOV, OROIOTEAEVTOV,
rapovopacica, su cui cfr. Calboli® 1969, pp. 336-338, soprattutto n. 121.

(=)

-

—
-



Le figure ‘gorgiane’ in Aquila Romano 23

definizioni di Aquila Romano'?, conservate nel De Jiguris sententiarum
et elocutionis liber'3, che i retori latini coevi o appena pii giovani consi-
derarono come un adattamento dall’omonimo trattato di Alessandro!,

Lautore ha suddiviso la materia in figure di pensiero e figure
di parola®, articolandone I’esposizione in sezioni'. La suddivisione
della materia in figurae elocutionis e figurae sententiarum compare
per la prima volta nella Rhet. ad Her.", pur risalendo forse ad Er-
magora o ancora prima'®,

2 Cfr. Particolo di Brzoska 1893 (1965), coll. 315-317.

B 11 liber sembra conservare un abbozzo di dedica: Hoc tibi munus reddemus (22,2
s.), ma non il nome del destinatario, nell'ed. dj Rulinken 1768, p. 139: cfr.
Welsh 1967, p. 286 e soprattutto Bonanno® 1986, p. 77.

" Per primo, Giulio Rufiniano (38,3 s. H.) asserisce: Hactenus Aquila Romanus ex
Alexandro Numenio: exinde ab eo praeteritas, alias quidem proditas, subtexuimus:
una verifica dell'attendibilita di Rufiniano si legge in Bonanno? 19806, p. 86; vd.
anche Bonanno' 1997, p. 309.

** Per ogni figura sono fomiti il nome greco, la traduzione latina, la definizione
con la differenziazione della figura interrelata, Pesempio: Grebe 2000, p. 66
sottolinea come Marziano Capella abbia ripreso sistemazione, scelta e ordine
delle figure proposti da Aquila, ma non il dettaglio supplementare, la ripetizione,
Pabbondanza esemplificativa.

'* Ripropongo con muedifiche di poco conto lo schema del liber prospettato
da Bonanno? 1986, pp. 78-80 (citando dall’ed. H.): 1) procmio informativo
(22,1-23,7) sull'esistenza di figurae sententiarum e figurae elocutionis; 2) parte
dedicata alle figure di pensiero (23,8-26,32); 3) intermezzo segmentalo nella
conclusione sulle figure di pensiero (27,1-11) e nell'introduzione a quelle di
parola; in un excursus sui tipi di oratio (soluta, perpetua, ea quae ex ambitu
constat), con distinzione tra ambitus (sive periodos), colon e comma (27,12-28,18);
in consigli sull'uso dei vari tipi (28,19-30); nella partizione tra figure di parola
e di pensicro (28,31-29,22); nell'introduzione al primo gruppo di figure di
parola, le cosiddette ‘gorgiane’ (29,23-28); 4) parte dedicata alle figure di parola
‘gorgiane’ (29,29-31,6); 5) due figure di parola, che, come specificato so!o dopo
lillustrazione, non appartengono alle ‘gorgiane’, ma al secondo gruppo di figure
di parola (31,7-19); 6) sezione introduttiva al secondo gruppo delle. JSigurae
elocutionis (31,20-31); 7) secondo gruppo di figure di parola, in cui alcune
non sono conformi alla teora aristolelica accolta da Aquila (31,32-35,18);
8) excursus sull'uso opportuno delle figurae elocutionis (35,19-36,2); 9) terzo
gruppo di figure di parola (36,3-37,13); 10) conclusione, con |’uvv¢_:rlcnza .che
quelle prese in esame sono quasi tutte le figurac elocutionis degne di attenzione
(37,11-21); 11) epilogo (37,22-30). .

¥ Rhet. ad Her. 4,19: lacc (sc. dignitas) in verborum et in sententiarum exornationes
dividitur verborum exornatio est, quae non in verbis, sed in ipsis rebus guandam Imb.ct
dignitatem. Si tratta della partizione della dignitas, una delle tre qualita de]!’clocuno:

' Cfr. Matthes 1958, p. 211. Barczat 1904, p- 32 attribuisce all’ambiente de}
grammatici la distinzione tra figure di parola ¢ figure di pensiero, all'epoca di
Rhet. ad IHer., Cicerone, Gorgia (Ateniese).



24 Mara Franca Buffa Giolito

Linteresse di Aquila sembra concentrarsi, nella seconda parte
del liber, sulle figurae elocutionis, che vengono raggruppate e classi-
ficate in modo piix critico rispetto a quelle di pensiero: gli effetti di
un loro uso ben dosato'® sono evidenziati grazie alle citazioni da De-
mostene, Cicerone, Aristotele, in una sorta di appello “ad una prag-
matica ed intelligente imitazione dei grandi maestri dell’oratoria™?.

1. ‘AvtiBetov. Tra le figure pit diffuse che prendono nome da
Gorgia® compare I'év1ifeTov o Gvtifeoic.

Aristotele ne tratta chiamandolo &vtiBeotic, come Alessandro?:
Anassimene” lo denomina &vtiBetov, come poi Aquila. La succes-
siva manualistica in lingua greca®, pur serbando la voce avtiBetov,
le preferisce &vtiBecic: la sua pid antica definizione in latino si
legge in Rhet. ad Her., con il nome di contentio®, poi nei manuali
successivi*® compaiono le definizioni di contrapositum e oppositio®,

! Bonanno2 1986, pp. 80-85.

% Bonanno' 1997, p. 309. Dapprima si rileva che le figure di parola differiscono da

quelle di pensiero quod sententiae figura immutato verborum ordine vel translato

manet nihilo minus, elocutionis autem, si distraxeris vel immutaveris verba vel
ordinem eorum non servaveris, manere non poterit esemplificando con ironia

ed epanaphora (28,31-29,23). Aquila (29,23-28 H.) accenna poi alle figure di

parola, confacenti all’abbellimento del discorso che ne risulta quasi colorilo,

delle quali si servi per primo Gorgia, ma senza moderazione. Su Gorgia vd.

Blass 18872, pp. 68-69; Navarre 1900, p. 92; Miinscher 1912, coll. 1606-1614.

Barabino 1967, p. 15 sottolinea come, a differenza degli alti Topyieia

oxfpote, I'aviiBetov nell'oratoria attica ebbe fortuna in Lisia e Demostene,

che pone in opposizione proposizioni, ma anche parole.

Z Arist. rhet. 3,1410 a 20 ss.; Alex. 36,26 ss. Sp.

B Anax. 57, 10 ss. F.

2 Alex. 36,27 ss. Sp.; Tib. 78,20 ss. Sp. (= 37 Ballaira); Herod. 98,26 ss. Sp.;

Zon. 169,23 Sp.; Anon. 186,17 Sp.: cfr. Barabino 1967, p. 16.

Rhet. ad Her. 4,21: contentio est, cum ex contrariis rebus oratio conficitur; 4,58:

contentio est, per quam contraria referentur ... inter haec duo contentionum genera

hoc interest: illud ex verbis celeriter relatis constat; hic sententiae contrariae ex
conparatione referantur oportet. Nell'opera non si notano esempi di antitesi

puramente verbali: in merito vd. Schenkeveld 1967, p. 43. Ciccrone allude a

questo schema (de or. 3,207; or. 135: cum sunt contrariis relata contraria) ¢

nelle sue orazioni si rapporta di frequente agli usi di Lisia: vd. in Pis. 82.

Lantitesi pud risullare nelle parole o nei concetti: vd. Calboli* 1969, p. 318;

Riccio Coletti 2004, pp. 200-201.

% P?r es. Rutilio Lupo (2,16 pp. 19, 17 H. = 200,5-202,13 Barabine) non definisce
P'év1iBetov, ma vi accenna illustrando i divers; modi in cui lo si pud realizzare;
Pesemplificazione fomnita rientra nell’antitesi di frase, mentre sono omessi i
contrasti tra parole e serie di parole, ma “dell'évtifetov Rutilio doveva pure
traltare tra gli schemata dianoeas™ cost Barahino 1967, p. 17.

21



Le figure ‘gorgiane’ in Aquila Romano 25

a connolare la contrapposizione di due pensieri -di variabile esten-
sione sintattica- cosi da essere connessi fra loro.

Dell’&dvtifetov tratta Aquila Romano (29,29-30,4 H.)%:

’AvtiBetov, compositum ex contrariis. Haec figura constat ex eo, quod
verba pugnantia inter se, paria paribus opponuntur®. Cuius modi bre-
vissimum est illud Ciceronis®®: Domus tibi deerat? at habebas: pecunia
superabat? at egebas [Scaur. 22,45 n Sch.). Aut si dicas®: In pace ad
vexandos cives acerrimus, in bello ad expugnandos hostes inertissi-
mus [Cic. or. fig. inc. B 17 M. = fr. 13 Puccioni®’= fr. 15 Crawford].

Aquila, risalendo alla terminologia di Anassimene, forse attra-
verso sislemazioni lessicali di scuola successiva, usa &vtiBetov e
ripristina il termine contrarium che s’incontra nella Rhet. ad Her.
(4,25), dove corrisponde a €vBOpnpa®. 11 primo esempio addotto
produce I'antitesi di parole singole presentando due coppie antite-
tiche (deerat/ habebas; pecunia superabat/ egebas) che mostrano un

significato di opposizione. Lesempio compare anche in Mart. Cap.
480, 13-14 H., Diom. 2,466 K. e nei Versus di Rufinus v.c. litterator,

¥ Quint. inst. 9,3,81-86 propone anche contentio, come in 9,2,2; lo Ps. Rufiniano
(51,9 ss. H.) tratta del conflitto tra singoli termini, ma designa con il nome di
contrarium o oppositio I'avtiBeoig: cfr. Calboli' 1965, p. 3, n. 3.
2 Cfr. carm. 64,22 H. (= p. 74,22 Squillante = p. 53,22 D’Angelo); Mart. Cap. p.
263,16-264,4 Dick e Isid. 518,5 H.
Compositum & congettura del Ruhnken, sulla scorta di Marziano Capella, mentre
il Vindobonensis 179 e le tre editiones principes tramandano oppositum. Cfr.
Ballaira? 1977, p. 279. In Quint. inst. 9,3,81 contentio connota I'avtiBetov:
contrapositum autem vel, ut quidam vocant, contentio (GvtiBetov dicitur), non
uno fit modo; nam et fit, si singula singulis opponuntur... et bina binis... et
senlentiae sententiis.
Quintiliano (inst. 9,2,15) cita il passo ciceroniano, come esemplare cum alium
rogareris, non expectare responsum, sed statim subicere ... e aggiunge: quod
schema quidam ‘per suggestionem’ vocant. Si veda anche Cic. or frg. C 22
Maller,
Aut si dicas & integrazione del Rulinken da Marl. Cap. p. 264,2 Dick.
Puccioni 1963, p- 121 lo pone tra i frammenti delle orazioni incerte e legge
hostis invece di hostes.
Contraria corrisponde all'aristotelico 1& &vavtia: vd. categ.10,11 b 17-24; top.
22109b 18 e passim; rhet. 2,23,1397 a 23. Per Perelman — Olbrechts-Tyteca
2001, p. 364 “Certe antitesi, e soprattutto la figura chiamata contrario nella
Retorica a Erennio, che ‘date due cose opposte si serve dell’'una per provare
in modo breve e agevole I'altra’ non sono null’altro che I'argomento a fortiori™.
Sull'uso del contrarium come figura, invece che come argomento, vd. Calboli*
1969, pp. 328-329, nel commento ad loc.

an
12

3



26 Maria Franca Buffa Giolito

de compositione et de metris oratorum (579,24 Halm = 6,571 K.): sed
quae incisim aut membratim efferuntur, ea vel altissime cadere debent,
ut est apud me: ‘domus...egebas’: tutto il passo & tratto ad verbum da
Cic. orat. 223, che riporta il frammento per la perfetta congruenza
ritmica dei x®Ao e dei xoppoto. Nella seconda citazione si ha
un’antitesi di frase: la base lessicale & formata da antonimi (in pace/
in bello; ad vexandos! ad expugnandos; cives/ hostes; acerrimus/ iner-
tissimus) che hanno la dimensione della proposizione e prospettano
difformita di significato, in modo tale da poter essere contrapposti®.

2. ’lIookwAov. Una delle pid note figure gorgiane, molto usa-
ta da Lisia e Demostene®, I'icéxwAov®, definisce I'equivalen-
za di periodi, frasi e dei loro membri, sia nella struttura sintatti-
ca che nellampiezza®. E stata contrapposta alla mopopoinoig e
allévtiBetov da Aristotele e Anassimene®: il secondo pone gia
il problema dell’'uniformita, del numero e della struttura sintatti-
ca dei k@A, trattato poi nella Rhet. ad Her.®, dove la figura &
chiamata conpar. Apprezzabili esempi di questa figura, potenzia-
ti dall’antitesi, compaiono nelle orazioni di Cicerone®. Per Rutilio
Lupo (2,15 p.19,9 H. = p. 198,18-19 Barabino) I'icéxwArov aut
duabus aut pluribus sententiis brevibus et inter se paribus efficitur™.

3 Si vedano Lausberg? 1969, pp. 209-211; Fontanier 1991, pp. 379-381; Reboul
1990, pp. 21; 156.

% Per gli esempi piti notevoli nell’oratoria attica vd. Barabino 1967, p. 17.

% Secondo Blass 1887, 1, p. 67 si tratta di «un’imitazione del verso, al cui posto
subentra il colon retorico definito dal pensiero, dall'amipiezza del contenuto
e della rima». Lisocolon definisce “membri di frase con lo stesso numero di
parole™ Riccio Coletti 2004, p. 242. Hofmann- Szantyr 1965, p. 726 rilevano
che questa figura si & diffusa sotto I'influsso dell’asianesimo.

37 Squillante 1993, p. 147.

¥ Arist. rhet. 3,1410 a 24; top. 148 b 33; Anax. rhet. Alex. 1435 ) 38 ss.

% Rhet. ad Her. 4,28: quod habet in se membra orationis ... quae constent ex pari
Jere numero syllabarum.

“ Cic. rep. 6,26; pro Mur. 76; pro Coel. 1; de leg. Man. 35; Sall. Cat. 5,4; Caes.
b. G. 6,16,3. Cicerone accenna a questa figura in de or. 3,206: quae sunt inter
se similia. Sull’'uguaglianza dei x@ia vd. Quint. inst. 9,3,80: etiam ut sint, quod
est quartum, membris aequalibus, quod icdxwhov dicitur; carm. 66,82 H. (= p.
82,82 Squillante = p. 61,82 D’Angelo); Anon. 155,1 ss. Sp. Sul numero dei x®@Aa
vd. Quint. inst. 9,3,77; Don. ad Ter. hec. 291; Dion. Hal. comp. 9; Alex. 40, 1
ss. Sp. Sull'ordinamento sintattico dell'icéxwAov, che pud essere costituito da
intere prf)posizioni, cfr., oltre ad Aquila, Alex. 40, 2 ss. Sp.; Zou. 169, 9 ss. Sp.

s La definizione sembra riferirsi solo all'incertezza dell'uguaglianza e del numero
dei x@\a e contrasta con gli esempi, adespoti, nei quali viene messa in risalto
la forma sintattica: vd. Barabino 1967, p. 18.



Le figure ‘gorgiane’ in Aquila Romano 27

Aquila Romano (30,5-11 H.) definisce I'icéxwAov come exae-
quatum membris. Fit autem, quotiens non pugnantibus inter se, sed
partbus tantummodo verbis duo vel etiam plura membra, quae xdAo
dicimus, explicantur, ut, si dicas hoc modo: Classem speciosissimam
et robustissimam instruxit, exercitum pulcherrimum et fortissimum
legit. Addere etiam licet: sociorum maximam et fidelissimam manum
comparavit”, et longius eodem modo progredi, dum ne in Sastidium
incurras. Lequivalenza stabilita dall’icokolov interessa sia Iesten-
sione sia la struttura sintattica: nel primo esempio si stabilisce 'equi-
valenza tra classem ed exercitum e ancor piil tra i quattro superlativi
(speciosissimam/ pulcherrimum; robustissimam/ Jortissimum), espressi
a coppie isosillabiche, uniti dalla copulativa et; nel secondo esempio
1 membri di frase mostrano lo stesso numero di parole. Licokwlov
conipare sia come figura verborum che come figura sententiae nella
precetlistica retorica successiva: “i retori continuano ad occupar-
si dei problemi gia posti da Anassimene e per lo pil identificano
PicékwAov con il mépioov o mapicwoic™: come appare da Anas-
simene, la forma pitt completa, mapdpotov® o TOPOHLOLOOLGHY,
della napicwoig richiede corrispondenza sia tra i K@Aa, sia tra i
vocaboli. Forse nella Rhet. ad Her.* e nel ciceroniano de or. 3,206
(quae sunt inter se similia) si allude a questa figura.

Un’altra definizione per connotare 'icékwhov & mépioov, che
si ha quando vi & uno stesso numero di parole disposte nello stesso
modo, ma Aquila non pare condividere questa opinione.

3. Hépoov. Si legge in Aquila Romano (30,12-21 H.: IMapioov,
prope aequatum. Differt autem a superiore, quod ibi membrorum ver-
ba paria sunt numero, hic uno vel altero addito aut in superiore mem-

© 1l sintagma manum comparait & ciceroniano: penso a pro Sest. 84: manum sibi
P Sestius et copias comparatit.

“ Barabino 1967, p. 18.

* Anax. 58, 5 ss. F. Cfr. Arist. rhet. 3,1410 a 25.

* Rutilio Lupo (2,12 p. 18,22 H. = pp. 196,19-198,6 Barabine) definisce il
rapopoov solo approssimativamente, in relazione alla corrispondenza e alla
difformita con P'dporéntwtov e con I'opootédevtov: cfr. Barabino 1967, p- 19.
Un cenno al rapdpoiov successivamente s'incontra solo nel carmen de figuris:
cfr. 68,127 H. (= p. 88,127 Squillante): adsimile, a momento cum simile hoc
Jacio illi (ma cfr. p. 66,127 D’Angelo: adsimulamentum <fit> cum simile loco
Jacio illi); Man. Cap. 474,27 H. inserisce la figura tra i vitia orationis.

* Barabino 1967, p. 17. Se si sommano la corrispondenza dei k®Aa ¢ quella delle
parole si ha la napopoiwoig: cfr. rhet. Alex. 1436 a 5 ss.



28 Maria Franca Buffa Giolito

bro aut in postremo pariter excurrunt, ut si sic locum enunties: Neque
gratia et divitiis locupletum corruptus, neque minis et denuntiatione
potentium perterritus, neque difficultatibus et magnitudine rei a pro-
posito deiectus. Hoc enim postremum pluribus verbis quam superiora
enuntiatum membrum longius produxit. Quod fieri et in primo potest,
sed ibi opportunius, si, quo longius erit ceteris, initio pronuntiatur:
in posteriore autem, si ad postremum producitur) che 1G6x0Aov e
Tapioov non coincidono; infatti, mentre I'icékwAov richiede lo
stesso numero di parole nei vari k@Aa, il népiooV permette l'ag-
giunta di uno o due vocaboli nel primo o nell’ultimo membro. Nel
terzo k@Aov dell’esempio offerto & stato aggiunto, rispetto agli altri
due, a proposito®.

4. ‘Opoérrtwrtov. Loporéntwtov appare in Aristotele ed Anassi-
mene® tra i generi della mapopoiwctg. La sua pi antica esposizio-
ne in lingua latina si ha nella Rhet. ad Her.®, quindi in Cicerone®.
Quintiliano® non si limita all’ambito nominale: sed neque, quod fi-
nem habet similem, utique in eundem venit finem dporémtTOV, quia

¥ Rhet. ad Her. 4,28: in hoc genere saepe fieri potest, ut non plane par numerus sit
syllabarum et tamen esse videatur.

* Cfr. Calboli* 1969, p. 338. Sul népcov vd. Cic. de or. 3,206 (inter se similia);
Quint. inst. 9,3,76 (Theo Stoicus mapiGov existimat quod sit e membris non
dissimilibus); schem. dian. 76,4 H.; Mant. Cap. 480,104 H.; Alex. 40,1 ss. Sp
Zon. 1699 ss. Sp.; Anon. 185,24 ss. Sp.: vd. Riccio Coletti 2004, pp. 250-
251.

¥ Arist. rhet. 3,1410 a 25 ss.; Anax. 58,5 F. In particolare Calboli* 1969, p. 339
osserva che in Aristotele “I'dpoi6ntwtov si pud avere per uguale terminazione
di due sillabe (come in Rutilio), di due casi o di due parole uguali alla fine di
due xdra”.

* Rhet. ad Her. 4,28: similiter cadens exornatio appellatur, cum in eadem
constructione verborum duo aut plura sunt verba quae similiter iisdem casibus
efferantur. Nel passo non si cerca “un accordo sonoro fra le parti terminali delle
parole™: cfr. Calboli* 1969, p. 340.

' Vd. Cic. de or. 3,206 (quae cadunt similiter); or. 135 (cum similiter vel cadunt

verba), dove I'dpoidntwtov & circoscritto all'uguaglianza del caso di almeno

due termini, che possono utilizzare ogni posto nel x@Xov. Esistevano xdia

costiluiti da un solo vocabolo: vd. carm. 67,103 H. (aequiclinatum) = p. 85,103

Squillante (aequeclinatum) = p- 63,103 D’Angelo (acquiclinatum).

In inst. 9,3,78 si legge un esempio in cui I'0poténtwov & dato da non praesidio

wnter pericula tamen solacio inter adrersa. Lopoiéntotov, secondo Rutilio Lupo

(2,1-"} pp- 18,30-192 H. = p. 198,7 Barabino), esce dall’ambito strettamente

nominale giacché eundem habet casum aut eandem norissimam syllabam. Cfr.

ancora Barabine 1967, p. 20.



Le figure ‘gorgiane’ in Aquila Romano 29

OHOLOMTWTOV est tantum casu simile, etiam si dissimilia sint quae
declinentur: per realizzare la figura, i vocaboli, purché abbiano lo
slesso caso, possono essere posti tanto all’inizio, quanto a meta o
alla fine dei k@M, oppure nel secondo k®AoV essere posti in senso
inverso rispetto al primo®. In Aquila Romano (30,22-26 H.) compa-
re solo 'uguaglianza dei casi®: opoiéntwtov, simile casibus. Hoc ex
o nomen accepit, quod membra illa, id est xdAe, in eosdem casus
cadunt ad hunc modum: Huic igitur socios vestros criminanti et ad
bellum vos cohortanti et omnibus modis, ut in tumultu essetis, mo-
lienti. Haec enim tria in eundem casum determinata sunt. Nell’esem-
pio, 'dpoiéntwtov & costituito dai participi presenti criminanti,
cohortanti, molienti che chiudono tre k@\o, successivi.
5. ‘OpototéAevtov. Quando due membri terminano con vocaboli
rimanti tra loro si ha I'dpototéAevtov %5, che appare tra i generi
della mapopoiwoig in Aristotele ed Anassimene’ ed lia luogo quan-
do il mapéporov & determinato dalla fine di parola.

Ancora una volta & nella Rhet. ad Her.% che ne incontriamo la
pili antica definizione in lingua latina e, forse, Cicerone accenna a
questa figura in de or. 3,206 e or. 135%.

Le definizioni dell’6po10téAevtov® in seguito si moltiplicano:

3 Vd. pure Herod. 97,26 ss. Sp.

$ Vd. Calboli* 1969, p- 339. Come in Alex. 36,7 ss. Sp. e Mart. Cap. 480,23 H.
che riporta lo stesso esempio di Aquila. Cfr. anche Zon. 169,14 ss. Sp.; Anon.
186,4 ss. Sp. La figura compare anche nei grammatici tardi: Charis. 371,1 B;
Isid. 1,36,15; Diom. 1,447,12 K.; Don. 665,14 Holtz; Pomp. 5,304,3 K.; Sacerd.
6,459,6 K.; Isid. iun. 214,24 Schindel; Expl. 270,245 Schindel; Iul. Tol. 200,131
Maestre Yenes: cfr. Riccio Coletti 2004, pp- 236-237: & “figura possibile solo
nelle lingue che hanno marcanti di caso e di forme verbali”.

% Spesso ricorre in poesia: Aesch. Pers. 171 s.; Soph. 0. T. 76; Eur. Phoen. 1478:
sulluso di questa figura nell'oratoria attica cfr. Barabino 1967, p- 20.

% Anst. rhet. 3,1410 a 27; Anax. 58,8s. F

5" Rhet. ad Her. 4,28: similiter desinens est, cum, tametsi casus non insunt in verbis,
tamen similes exitus sunt.

% Cic. de or. 3,206: quae similiter desinunt; or. 135: cum similiter ... verba ...
desinunt. Efficaci esempi compaiono nelle orazioni, per es. in pro Mil. 5; pro
Cluent. 15; pro Quinct. 75, dove s'incontra anche la noapicwatg. Non & dato
precisare se la dotirina ciceroniana coincida o meno con quella 'della Rhet. ad
Her.: cfr. Calboli* 1969, p- 340. Rutilio Lupo riteneva PopototéAevtov meno
evidente ¢ meno gradito dell'dpoiértwtov: nam neque tam paria duo ?cr{)a sunt,
neque eundem habent casum et sonum .vocis. unico esempio che egli riporta &
adespoto, anche se si pensa che possa essere attribuito a Licurgo: cost Barabino
1967, pp. 21; 198-199.



30 Maria Franca Buffa Giolito

in carm. 67,100 (= p. 84,100 Squillante = p. 63,100 D’Angelo) leggia-
mo: Opo10TEAEVTOV. confine est, simili fini cum claudimu’ quaedam®
e Tiberio®, contrariamente ad Aristotele, considera I'dpolotéAevtov
e 'opoldnttov generi della nopicwoic.

In Aquila (30,27 H.) la figura & delimitata cosi: ‘OpolotéAevtov,
simile determinatione. Differt a superiore, quod illud quidem et casu et
sono simili verba membrorum determinat: hoc vero non solum casum si-
militudine, sed cuiuscumque verbi atque enuntiationis contentum est, ut:
In muros statim curritur, exercitus a sociis accersitur, dilectus iuven-
tuti denuntiatur. LépototéAevtov dell’esempio & composto dai verbi
curritur, accersitur, denuntiatur che chiudono tre kK®Aot successivi.

6. Tapovopacia® Compresa nel nucleo pitt antico delle figure
gorgiane, la mopovopacio (adnominatio, maphypnoic) fu inclusa
tra gli ioa (oyxnpota)®.

La Rhet. ad Her. (4,29-32) chiarisce come la mutatio, che de-
termina la paronomasia®, in quanto gioco di parole che riguarda

% Beda (610,14 H.) definisce I'dpoiotéAevtov come similis terminatio. Si vedano
anche Charis. 370,27 B.; Diom. 1,447,5 K.; Don. 666,1 Holtz; Pomp. 5,304,7
K.; Sacerd. 6,459,3 K.; Isid. iun. 214,220 Schindel; Iul. Tolet. 200,138 Maestre
Yenes: cfr. Riccio Coletti 2004, p. 237.

® Confine & termine “particolarmente icastico con Iallusione metaforica
all'elemento terminale, al confine appunto della parola, e forse anche del
colon” cost Squillante 1993, p. 151. Cfr. Quint. inst. 9,3,77; 80 (similis finis);
Mart. Cap. p. 264, 16-17 Dick (simili modo determinatum); Alex. 35,30 ss. Sp.;
Zon. 169,3 ss. Sp.; Anon. 185,18 ss. Sp.; [Demetr.] herm. 26.

¢ Tib. 74,28 ss. Sp. (= 32 Ballaira).

% E ricordata da numerosi retori latini e greci: Rutil. 1,3 p. 4,27-28 H. = p. 152,5-6

Barabino; Aquil. 30,32 H.; [Rufinian.] 51,23 H.; schem. dian. 75,12 H.; Rhet.

ad Her. 4,29-32; Cic. de or. 3,206; or. 84; 135; Quint. 9,3,66 (adnominatio); 73;

80; carm. 67,109 H. (subparile) (= p. 86,109 Squillante = p. 64,109 D’Angelo);

Beda 609,29 H. (denominatio); Alex. 36,14 ss. Sp.; Phoibamm. 47,13 Sp.; Tib.

71,17 Sp. (= 28 Ballaira); Herod. 95,4 Sp.; Zon. 168,29 Sp.; Hermog. 194,4;

342,5 ss. Rabe. Sull’argomento vd. Calboli Montefusco 1979, p. 459. La figura

compare nei grammatici: Charis. 370,16 B.; Diom. 1,446,13 K. (denominatio),

come in Don. 665,7 Holiz; Pomp. 5,303,12 K.; Sacerd. 6,458,18 K.: Isid. iun.

213,193 Schindel; lul. Tol. 199,111 Maestre Yenes: cfr. Riccio Coletti 2004, pp-

186-187, s.v. adnominatio.

Plato symp. 185 c. Sulla tendenza a far risalire a Gorgia tutte le forme di

npetizione, vd. Navarre 1900, pp. 92-93. Per I'uso della figura nell'orutoria

altica cfr. Barabino 1967, p. 22. La napovopacia concenie le variazioni
della quantita delle sillabe e le desinenze uguali e addirittura pud fluire nelle

r""“? poliptotiche: cfr. Calboli Montefusco 1979, p. 459 (“Essa sostanzialmente

consisteva nell’accostamento di piir parole legate tra di loro o da un rapporto



Le figure ‘gorgiane’ in Aquila Romano 31

il loro significato, possa avere luogo in sei modi: 1) contrazione di
due lettere in una (venit da wveniit), 2) cambiamento della quantitd
di una lettera (dvium/avium), 3) addendis litteris (temperare/obtem-
perare), 4) demendis litteris (lenones/leones), 5) transferendis litteris
(navus/vanus), 6) commutandis litteris (dilegere/diligere). Dal terzo al
sesto tipo si tratta delle quattro categorie stoiche (adiectio, detractio,
translatio, commutatio), che collegano, pi della figura etimologica,
la nopovopacia con Petimologia stoica®.

Nelle orazioni Cicerone® impiega esempi congrui alla defini-
zione della Rhet. ad Her. Tlapovopasio, come termine retorico, ri-
compare in Quintiliano® ed in manuali greci e latini®® che offrono
definizioni sempre pid sommarie, senza differenziazioni tipologiche.

Aquila Romano (30,32-31,6 H.), definendo la mopovopasio
come levis immutatio, riporta esempi del III e del VI tipo: Haec fi-

etimologico o pseudoetimologico oppure da una uguaglianza o somiglianza
fonetica e aveva luogo in varie circostanze™); Volkmann 18852, pp- 479-480,
Calboli* 1969, pp. 340-342 e Martin 1974, pp. 304-305. “La somiglianza non
sempre & dovuta a legame etimologico™: cosl Squillante 1993, p. 154.

Calboli* 1969, p. 317 rileva che “la tradizione dell'antica lingua sacrale latina
con il procedimento allitterativo era di fatto molto legata alla paronomasia”.

Al riguardo si veda di nuovo Calboli* 1969, pp. 340-343.

Esauriente esemplificazione in Barabino 1967, p. 23, n. 67. Cicerone accenna
a questo schema in de or. 3,206: paulum immutatum verbum atque deflexum
e in or. 8%; 135: leviter commutata ponuntur; per I'accostamento di parole di
diverso significato, ma di suono quasi uguale cft. ad At 1,13,2: Consul ipse
Parvo animo et pravo, facie magis quam facetiis ridiculus.

Quint. 9,3,66: tertium est genus figurarum quod aut similitudine aliqua
tocum aut paribus aul contrariis convertit in se aures et animos excitat; hinc
est napovopacia quae dicitur adnominatio. Per gli esempi pid significativi
rimando nuovamente a Barabino 1967, p. 23, n. 68. La migliore definizione di
questa figura in accordo con le concezioni di quasi tutti i retori dellantichita
& fomita da Calboli* 1969, p. 341; Calboli®* 1983, pp. 51-68, sulla scorta di
Hagedom 1964, p. 74: “La paronomasia & un giuoco di parole che consiste nella
commispondenza di due parole, le quali nella loro sostanza sonora si differenziano
solo poco fra di loro, ma hanno un significato completamente diverso”.

Alex. 36,14 ss. Sp.s Zon. 168,29 ss. Sp.; Hermog. 2,251 Sp.; [Rufinian.]
51,23 H.: rapovopacia: est secundum praedictum verbum positio alterius, ipso
Poscente sensu; carm. 67,109 H. (= p. 86,109 Squillante = p. 64,109 D’Angelo):
napovopadia: supparile est, alia aequisono si nomine dicas; schem. dian.
75,12 H.: napovopacia est denominatio, quae similitudinem verbi conflectit
ud auditoris affectum. Rutilio Lupo riconosce solo tre forme di questa figura:
1) addenda aut demenda litera aut syllaba; 2) mutanda; 3) porrigenda aut
contrahenda: in merito cfr. Barabino 1967, pp. 23; 152-153.

[2

& &

o
-4



32 Maria Franca Buffa Giolito

gura ita ornat orationem, ut in nomine aut in verbo interdum syllaba,
nonnumquam litera immutata diversa significet, ut si velis sic enun-
tiare: Praetor iste potius praedo sociorum®. Et frequens illud apud
veteres eius modi est: Cui quod libet, hoc licet™. Non indecore interim
et prioris verbi postremitas similitudine posterioris excipitur, ut se ha-
bet: Legem flagitasti, quae tibi non deerat; erat enim diligentissime
scripta [Cic. pro Mur. 46™]. Nell’esemplificazione, la nopovopacia
¢ costituita dai lessemi praetor/ praedo, libet/ licet, deerat/ erat.

Per tirare le fila, Aquila nell’esposizione delle figure gorgiane
propone, dopo la definizione, un’esemplificazione che (tralasciando
1 quattro esempi non sicuramente attribuibili) testimonia la nutrita
occorrenza di citazioni ciceroniane, delle quali una & tratta- dalla pro
Mur. 46™; una consente la lettura di un frammento di un’orazione
(or. frg. inc. B 17 M. = fr. 13 Puccioni= fr. 15 Crawford) non con-
servata dalla tradizione diretta; un’altra vulgo & ritenuta provenire
dalla pro Scaur.™ (frg. 22,45 n M.); due riecheggiano passi della pro
Sest. 84, di pro Quinct. 94; di Verr. 2,5,122 e di Phil. 1,33: in parti-
colare, queste ultime autorizzano a supporre che siano state citate a
memoria oppure trascritte da antologie o crestomazie, messe insieme
da corpora composti secondo la logica dell’esemplarita retorica d’uso
scolastico™.

® la giuntura mi pare rprendere Cic. Verr. 2,5122: in hunc praedonem
sociorum.

1l sintagma, che diverra proverbiale, & in Cic. Phil. 1,33: Licet quod cuique
libet; pro Quinct. 94: Iste vero et licere et Jieri solere; cfr. Otto 1965, p. 193. In
Aquila, Cicerone & fonte letteraria preponderante, pure nella trattazione delle
figure gorgiane: vd. Bonanno' 1997, p- 310 e n. 5. Sulle citazioni ciceroniane a
scopi esemplificativi nelle artes grammaticali cfr. De Paolis 2000, pp. 63-66.

" Legem ambitus flagitasti, quae tibi non deerat; erat enim severissime scripta
Calpurnia. Aquila omelte ambitus e sostituisce il superlativo diligentissime a
severissime della tradizione manoscritta,

2 Si badi che Aquila accenna alla pro Murena anche a 26,21 quando, trattando
della elevatio tel irrisio (Siacuppéc), scrive: qualis est ille locus pro Murena in
Sulpicium totus de iure civili (25 ss.). Lorazione fa parte della “pentade che
formava il contenuto del retus Cluniacensis™ vd. Lo Monaco 1995, p. 58 e n. 64.

™ Com’® noto, lorazione 2 tradita “in maniera frammentaria solamente dai
palinsesti bobbiesi™ cosi Lo Monaco 1995, p. 60 ¢ n. 64.

™ Vd. ancora Lo Monaco 1993, p- 58.



Le figure ‘gorgiane’ in Aquila Romano 33

BIBLIOGRAFIA

BALLAIRA! G., La dottrina delle figure retoriche in Apollodoro di Perga-
mo, «Quad. Urb. Cult. Class.» 5 (1968), pp. 55-58

BALLAIRA? G., Un codice dimenticato di Aquila Romano, «Studi Ital. di
Filol. class.» 49 (1977), pp. 275-282

BARABINO Giuseppina, introd., testo crit. e trad. it., P. Rutilii Lupi Sche-
mala dianoeas et lexeos, Genova 1967

BARCZAT W,, De figurarum disciplina atque auctoribus, diss., Gottingen
1904

BARTHES R., Rhétorique de limage, «Communications» 4 (1964), pp.
40-51

BARWICK! K., Probleme der stoischen Sprachlehre und Rhetorik, Berlin
1957

BARWICK? K., Remmius Palaemon und die rémische ars grammatica, Lei-
pzig 1922 («Philologus» Supplbd., 15, 2)

BLASS F,, Die attische Beredsamkeit, 1, Lipsia 1887

BONANNOQ! Emilia, Figurae sententiarum in Aquila Romano, «Cassiodo-
rus» 3 (1997), pp. 309-320

BONANNO? Emilia, Sul de figuris sententiarum et elocutionum liber di
Aquila Romano, «Sileno» 12,1-4 (1986), pp. 73-86

BRZOSKA J., in PAULY-WISSOWA, R.E. 11 1, 1895 (1965), coll. 315-
317, s.v. Aquila Romanus (n. 10)

CALBOLI' G., Cornificiana 2, L'autore e la tendenza politica della Rhetori-
ca ad Herennium, in Atti Acc. Sc. di Bologna, Cl. Sc. Mor., Mem. 51-52
(1963-64), Bologna 1965, pp. 1-114

CALBOLE G., in Enc. Virg., 11, Roma 1985, pp. 515-520, s.v. figure re-
toriche

CALBOLP G., Paronomasia ed etimologia: Gorgia e la tradizione della pro-
sa classica, «Fabrica» 1 (1983), pp. 51-68

CALBOLI® G., introd., testo crit., comm., Comifici Rhetorica ad C. Heren-
nium, Bologna 1969

CALBOLI MONTEFUSCO Lucia, introd., ed. crit., trad. it. ¢ comm., Con-
sulti Fortunatiani Ars rhetorica, Bologna 1979

D’ANGELO Rosa Maria, intred., testo crit., comm., Carmen de figuris vel
schematibus, Hildesheim -Zirich- New York 2001

DE PAOLIS P, Cicerone nei grammatici tardoantichi e altomedievali, «Ci-
ceronianaw, ns., 11 (2000), pp. 37-67



34 Maria Franca Buffa Giolito

FONTANIER P, Les figures du discours, pref. di G. GENETTE, Paris
(1827-30; 1968) 1991

GREBE Sabine, Change and continuity in rhetorical writings. Aquila Ro-
manus’ and Martianus Capella’s treatises on the F igurae sententiarum et
elocutionis, «Acla classica» 43 (2000), pp. 46-69

GRUPPO p (a cura del), Retorica generale. Le figure della comunicazione,
ed. ital., Milano 19802

HAGEDORN D., Zur Ideenlehre des Hermogenes, Gottingen 1964

HALM C. (ed.), Rhetores Latini Minores, Leipzig 1863 (Frankfurt / Main
1964) (RLM)

HOFMANN ].B. - SZANTYR A., Lateinische Syntax u. Stilistik, Miinchen
1965

KENNEDY G.A., The Art of Persuasion in Greece, Princeton, N.J. 1963

LAUSBERG! H., Handbuch der literarischen Rhetorik, Miinchen 19732, pp-
308-455

LAUSBERG? H., Elementi di retorica, trad. it. di Lia RITTER SANTINI,
Bologna 1969

LO MONACO F., Paralipomeni alle collezioni antiche di orazioni ciceronia-
ne, in 0. PECERE - M.D. REEVE (edd.), Formative Stages of classical
Traditions: latin textes from Antiquity to the Renaissance, Spoleto 1995,
pp. 39-61

MAESTRE YENES Maria (ed.), Iuliani Toletani Episcopi Ars, Toledo
1973

MARTIN J., Antike Rhetorik, Technik und Methode, Handbuch der Alter-
tumswissenschaft, 2,3, Miinchen 1974

MATTHES D., Hermagoras von Temnos 1904-1955, «Lustrum» 3 (1958),
pp. 58-214; 262-278

MUNSCHER K., in PAULY-WISSOWA, R.E. VII 2 (1912), coll. 1598-
1619, s.v. Gorgias

NAVARRE O., Essai sur la rhétorique grecque avant Aristote, Paris 1900.

OTTO A., Die Sprichwirter u. sprichwértlichen Redensarten der Romer,
Leipzig 1890 (= Hildesheim 1965)

PERELMAN C. - OLBRECHTS - TYTECA Lucia, Trattato dell ‘argomenta-
zione. La nuorq retorica, pref. di N. BOBBIO, trad. it. di Carla SCHICK,
Torino 2001 (rist.)

PERNOT L., La Rhétorique dans I'Antiquité, Paris 2000

PUCCIONI G. (ed.), M. Tullii Ciceronis Orationum deperditarum Fragmen-
1a, S. Casciano 1963



Le figure ‘gorgiane’ in Aquila Romano 35

REBOUL O., Introduzione allo studio della retorica, trad. it. di Gabriella
ALFIERI, Bologna 1996

RICCIO COLETTI Maria Laetitia, La retorica a Roma, Roma 2004
RUHNKEN(us) D. (ed.), P. Rutili Lupi de figuris sententiarum et elocu-

tionis libri duo, item Aquilae Romani et Iulii Rufiniani de eodem argu-

mento libri, Lugduni Batavorum 1768, 1831 (ristampa con appendice di
K. FROTSCHER, Lipsiae 1841)

SCHENKEVELD D.M., Studies in Demetrius on Style, Chicago 1967

SCHINDEL U. (ed.), Isidorus iunior De vitiis et virtutibus liber, Die latei-
nischen Figurenlehren des 5. bis 7. Jahrhunderts und Donats Vergilkom-
mentar, Géttingen 1975

SPENGEL L. et al. (edd.), Rhetores Graeci, 3 voll., Leipzig 1892-1936 (=
Frankfurt am Main 1966) (RG)

SQUILLANTE Marisa, introd., ed. crit., trad. it. e comm., De figuris vel
schematibus, Roma 1993

STROUX J., De Theophrasti virtutibus dicendi, Leipzig 1912

VOLKMANN R., Die Rhetorik der Griechen u. Romer in systematischer
Ubersicht, 2, Lenpzxg 1885” (= Hildesheim 1963)

WELSH M., The transmission of Aquila Romanus, «Class. et Mediaev.» 28
(1967), pp- 286-313






37

Spigolature tardoantiche (Sidon.carm.22,140-141; Ven.
Fort.carm.3,10,23-26; 7,2,9-10; 7,4,19-22; 10,9,51-62).

di Lucia Di Salvo

Il presente articolo* ha per oggetto alcuni passi poetici da Sido-
nio Apollinare e Venanzio Fortunato,! per la migliore intellezione dei
quali & sembrato necessario o modificare il testo come tramandato e
comunemente edito, o prospettare un diverso approccio esegetico.

Sidon.carm.22,140 s.

candentem iam nolo Paron, iam nolo Caryston;
vilior est rubro quae pendet purpura saxo.

Sidonio Apollinare, nel carme intitolato al Burgus® di Ponzio
Leonzio, decantando le terme estive della villa, realizzate usando un
marmo che nulla ha da invidiare ai marmi pid famosi provenienti da

—————————
* Lo scritto ha origine da annotazioni che lio registrato in vista della compilazione
di una silloge commentata di testi poetici del periodo compreso fra il V e il VI
secolo; si tratta di un lavoro iniziato da tempo e non ancora ultimato, nel corso
del quale si & presentato qualchie problema attinente al testo: a tal proposito,
ringrazio il Prof. Paolo Frassinetti, col quale, in passato, pilt volte ho avuto
occasione di discutere con profitto diversi passi.
Due personalita su cui si & risvegliato I’ interesse negli ultimi decenni: Sidonio
(cfr. 1a Condorelli, 2003, pp-140-174), i cui carmi sono un «docuniento storico di
prim’ordine sia perché ci presentano di scorcio tanti fatti importanti dell’epoca
sia perché ci immettono nel ludus letterario» degli ambienti aristocratici legati
alla tradizione classica (Simonetti, 1986, p.125), ha usufruito, relativamente
ai carmina, dell’ edizione di Belles, I-II, 1989-1992 (con introd., t. ¢ trad. in
catalano, qui non utilizzata) e, per il carm.22, dell’edizione di Delhey, 1993, con
un dettagliato commento. Anche lo studio della poesia di Venanzio Fortunato ha
avulo un grande impulso, come dimostrano I edizione di Reydellet, I-II, 1994-
1998 (con introd., t., trad. francese ¢ comm.), per ora limitata ai ILI-VII dei
carmina e il pregevole libro di Di Brazzano, 2001 (con introd., 1., trad. italiana
¢ comm. di Carmina, Expositio orationis Dominicae, Expositio Symbuli, Appendix
carminum), che di Venanzio, tacciato di adulazione verso i sovrani merovingi, e,
Per questo, oggetto di giudizi severi, da ora una pid serena valutazione (p.34 s.).
1l carm.22, tra gli alir, in Luetjohann,1887, Anderson, 1936, Loyen, 1960,
Belles, 1992 Delhey, 1993 (per i vv.140 s., non si segnalano problemi testuali),
escrive in una comice mitologica (su cui La Penna, 1995, pp.18 ss.) la villa
del vir illystris Ponzio Leonzio (cfr. Delhey, 1993, pp.6 ss.), ubicata in Aquitania
Presso Bourg sur Gironde.



38 Lucia Di Salvo

lontane regioni, con la perifrasi poetica rubro quae pendet purpura
saxo richiama il colore rosseggiante (purpura) del porfido3, nomina-
to come ultimo di una serie di marmi pregiati* e quindi assimilato
al marmo. Presenta, perd, una certa difficoltd Iinsolita iunctura di
purpura con pendet, dal pit recente editore riferita al porfido grezzo,
che sarebbe rappresentato dalla metonimia purpura accanto a ru-
bro...saxo e descritto come una roccia a strapiombo®. Tuttavia, & pid
probabile che al porfido alluda soltanto rubro...saxo® e che purpura
ne sottolinei il colore: e, dunque, non vi si adatta pendeo, dato il suo
significato di suspensum esse’, riferibile invece alla roccia.

Sorge cosi il dubbio che pendet sia corrotto e debba emendarsi
in splendet, ipotesi non improbabile, in quanto purpura (e derivati)
& collegata a termini connessi con la radice splend- in Lucr.2,52
clarum vestis s p | e n d orem purpureai, Horars 15 s. purpureus
late quisplend eat -../...pannus, Paul.Petric.Mart.3,91 Dives in

* 1 porfido (saxum porphyreticum in Lampr.Heliog.24,6), estratte dal mons
Porphyrites o mons Igneus (ora Gebel Dorkhan) nel deserto orientale egizio,
¢ «di colore purpureo spruzzato di macchiette come candida sabbia» (Gnoli,
1971, p.124); molto usato come materiale ornamentale per la sua resistenza agli
agenti esterni, la sua fortuna era anche legata alla concezione della porpora
come colore imperiale. Sidonio vi si riferisce in carm.5,34-36 saxis, quae caesa
rubenti/ Aethiopum de monte cadunt, ubi sole propinquo/nativa exustas afflavit p
wrpurarupes e 11,17-19 lapis.../Aethiops.../purpureus, uccostandolo ad aliri
marmi famosi e in epist.2,2,7 purpurea...saxa, inserendolo tra i preziosi marmi
che n o n si trovano nella sua villa di Aritacus (proprio come in questo passo
di carm.22). Nel caso presente, Delhey, 1991, p.135, ipotizza per le terme di
Leonzio I'uso del marmo aquitanico (dal fondo nero venato di hianco, estratto dai
Pirenei e noto col nome di «bianco e nero antico=: Gnoli, 1971, p.196).

* Nella serie (w.137-141), introdotta dal retorico cedat («il topos del
“sopravanzamento™ & sul modello di Stazio, che lo eleva per la prima volta
a maniera»: Curtius,1992, p.183) qui ripreso da tilior est, figurano il marmo
violaceo di Sinnada in Frigia, il marmo giallo di Numidia, il marmo verde della
Laconia e i marmi candidi di Paro e dj Caristo (per i marmi nell'antichita, cfr.
Moretti-Ward-Perkins, 1960, pp.860-870, Gnoli, 1970, pp.460 s. e 1d., 1971).

* Cfr. Delhey, 1993, p-137: «Durch pendet wird der Porphyr (in Rohzustand) als

tberhiingender Fels beschriebens: a tal proposite & richiamato Sen.Phoen.69

nudus hic pendet silex.

Infatti, Anderson, 1936, p.273, rende: «ilie purple suspended in the blushing

rock», Loyen,1960, p.139: «la pourpre qui imprégne le roche de porphyre» ¢

. Gnoli, 1971, p.39: «la porpora / che tinge il sasso rosseggiantes,

TLL, s.v., coll.1028,71-1042,62 (Sidon.carm.22,41 non vi & registrato): le versioni
di pendet (ved. la nota 6) dimostrano la difficolta incontrata daj traduttori.



Spigolature tardoantiche 39

excelsis s p I e n d escit purpura fulchris® e Ven.Fort.carm.spur.1,306
s pl e n d ore ardescens purpura tincta nitet. Se poi si considera
Paffinita di significato di ardeo, fulgeo, mico e niteo con splendeo,
si pud richiamare una serie di passi poetici in cui tali verbi sono
posti in relazione con purpura;® ma ancor pid significativo & 1’uso
di niteo, proprio in relazione al porfido (indicato con una perifrasi)
in Stat.sily.1,2,150 s. rupesque nitent, quis purpura saepe/Oebalis et
Tyrii moderator livet aeni', cui si aggiunge la testimonianza di Paolo
Silenziario che, descrivendo Santa Sofia, sottolinea con Adumet lo
splendore delle colonne di porfido di quella basilica (v.626 s.).

Si pud allora pensare che, data la non rara connessione di pen-
deo con saxum (o simili)"!, sia avvenuta, in questo verso, una con-
fusione fra splendeo e pendeo e, dunque, vi sia un ulteriore motivo
per leggervi splendet in luogo di pendet, rendendo il v.141: «& pid
comune la porpora che splende nella roccia rossa».

Ven.Fort.carm.3,10,23-26
Altera de fluvio metitur seges orta virorum
cumn per te populo parturit unda cibum.
Qualiter incertos hominum scis flectere motus

qui rapidos fontes ad tua frena regis?
23 tirorum] fort. priore Leo 25 motos M!' D R 26 at D.

——

* E, al v94...mollitum in Sfila metallum riprende Sidon.carm.22,199...mollitum
, esse metallum.
Prop.4,3,5 Poenis nunc purpura fulgeat ostris; Ov.epist.5,05 fulsit...purpura,
Jast.181 nora purpura fulget; Statsilr.1,5,36 s. nitet flavis Nomadum decisa
metallis / purpura (riferito al marmo di Numidia), Sil.7,642 purpura...micabat,
luv.11,155 ardens purpura; Repos.conc.45 non purpura Julget, Anth.353,8
R:2=348.8 5.1 purpura...in murice fulget. Similmente, murex, nel significato di
Purpura & spesso accostato a fulgeo o ad ardeo (nel senso traslato di splendeo):
cfr. VergAden.4,262 Tyrioque ardebat murice e 9,614 fulgenti murice, Val.F1.3,340
ardentes murice, Sil.10,569 s. fulgentia.../murice e 15,205 murice fulgens, Claud.
carm.8,615 murice fulgens, Paul.Nol.carin.31,465 s. murice.../ardeat, Cypr.Gall.
o €x0d. 1091 ardenti e murice.
Per il topos della rassegna dei marmi celebri, cfr. Statsile.1,2,148-151; 2,2,85-
93; 42,26 1-29 ¢ Sidon.carm.5,34-39; 11,17 ss.; epist.2,2,7: sui rapporti del
n carm.22 con le silrae di Stazio, cfr. Delhiey, 1993, pp.13-19 ¢ 134.
Clr. TLL sy, pendeo, ¢0l.1033,56 ss. pendent saxa montes sim. Essa & attestata,
fra gli altri ed oltre che in Sen. Phoen.69 (ved. la n.5), in Lucr.6,195 saxis
pendentibys, VergAen.1,166 scopulis pendentibus ¢ 8,226 s. saxum...quod.../
Pendebat, \3]F12,332 s, pendentia.../...saxa, Avien.orb.terr.726 s. saxa.../...
Pendent (cfr. anche Ven.Fort.carm. 10,9,54 pendula saxa).



40 Lucia Di Salve

Nel carme' che esalta Popera di Felice, vescovo di Nantes'3,
che ha deviato il corso di un fiume per ottenerne terreni da destina-
re all’agricoltura, al v.23, con altera...seges, «una seconda Imesse»,
Venanzio Fortunato allude al raccolto aggiuntivo clie ora si miete
dove prima scorreva il fiume: a questa seges si collega la clausola
orta virorum.'" in cui il genitivo rirorum® in dipendenza da orta,
participio congiunto con seges. appare difficile da giustificarsi'®,

Per questo. in luogo di orta proporrei di leggere arte'?, col sen-
so di «operosita». accettabile dato che nel carme & lodata Pattivita
«ingegneristica» di Felice™. a cui si riferisce, con ars, gia il v.6:

" T carmi si leggono in Leo. 1881, Reydellet. 1994-1998 (qui utilizzato per testo
e sigle dei codd.) e Di Brazzano, 2001; per la biografia di Venanzio, cfr, la
George, 1992, passim.
Su Felice, nobile aquitanico, divenuto vescovo nel 549 e morto nel 582, sulla
sua amicizia con Venanzio e la sua presenza nei carmina, cfr. la George, 1992,
pp-113-123; sulla sua opera di ingegneria idraulica, di cui resta eco nel canale
detto «di San Felice» a Nantes, cfr. Aupest-Conduché, 1977, pp.147 ss., per cui
Felice avrebbe convogliato due rami della Loira (dell’Erdre, per Reydellet, 1994,
p.104, n.64) in un unico corso; lo stesso (pp-157 ss.) dal v.16 et quo prora prius,
nunc modo plaustra meant deduce che jl prinio risultato di quest’opera fosse
lo stabilire una via di comunicazione col sud della Loira, con la conseguente
evangelizzazione della popolazione ivi residente.
Resa: «pousse pour les hommes» da Reydellet, 1994, p.105 e «nata per gli
uomini» da Di Brazzano, 2001, p.210 (che richiama Ov.met. 3,110 seges clipeata
virorum); diversamente, Aupest-Conduché, 1977, pp-150 ss.: «Née du fleuve
une nouvelle terre est moissonnée pour les hommess. Nisard,1887, p-95, invece,
accogliendo priore (i.e. flurio), proposto dubitosamente in app. da Leo,1881,
traduce: «On fait la moisson sur I'ancien lit du fleuves,
Assente nell’elenco dei genitivi contra rationem di Leo, 1881, p.401.
Seges & collegata a exilio (carm.3,9,15), exto (carm. 95,2,14), nascor (carm.3,9,102),
redeo (carm. 10,13,10), surgo (carm. 3,15,28; 5,2,42; 10,17,14), mai ad orior.
Arte compare 38 volte nella poesia di Venanzio (pur con significati differenti) e
concorda col genitivo, come qui (ma con senso diverso), in carm.2,2,8 perditoris a.
e in Mart.2,256 daemonis a. e 3,142 numinis a., com’® d’ uso in prosa (cfr. Plin.
epist.9,6,2 hominum a., riferito alla maestria degli aurighi) e in poesia: cfr. Verg.
Aen.2,195 arte Sinonis; Statsilr.2,2,66 arte Myronis (con ars intesa come 'opera
dell'artifex: TLL s.v., €0l.696,65 ss.) e Anth.354,1 R.=348,1 S.B. arte ferarum.
B Gia nell'Anthologia Latina fioriscono i carmi in lode dellattivita edilizia ¢ di
benifica promossa dai sovrani vandalici: cfr. Anth.387 R.2=382 S.B., che celebra
Iidrovora commissionata da Unirico, a cui, forse, si deve anche la nova machina,
attinente all'idraulica, di Anth.281,4 R.2=278,4 S.B. (cfr. Chalon, 1985, pp.243
s.), Anth.210-214 R.2=201-203 S.B. (che esaltano le terme di Alianae, la sacra
aedes ¢ le egregiae aulae d Trasamundo, sul cui evergetismo, cfr. Devallet,
1985, p.226 s.), Anth.203 R.2=194 S.B. (che celebra il salutatorium di Ildirico;

17



Spigolature tardoantiche 41

nomine sub cuius' cresceret a r t i s honor («e sotto quel nome cre-
scerebbe la fama della sua ingegnosita»), clie prosegue (vv.7-8): qui
probus ingenio mutans meliore rotatw/ currere prisca facis Sflumina
lege nova («dato che tu abile, mutandone genialmente il corso con
un corso migliore /fai scorrere i fiumi originari secondo una nuova
legge»), illustrando P'operato di Felice.

Allo stesso riguardo, si pud richiamare carm.1,7,6 ...anti-
quas ars nova subdit aquas, riferito alla costruzione della basilica
di S.Martino presso Poitiers®, impresa innovativa (ars nova) che ha
Permesso di ricavare il terreno occorrente conquistandolo, come nel
caso di Felice, dalle acque di un fiume. Tornando a carm.3,10,23,
ars®, secondo un modulo non raro, vi si contrapporrebbe alla natu-
ra, rappresentata dai rami del fiume che, grazie a Felice, scorrono
secondo una nuova legge (v.8 currere prisca facis flumina lege nova
€ v.10 quo natura negat cogis habere viam), dal monte che s’abbas-
sa nella valle e dalla valle che s’innalza verso I'alto (v.14 mons in
valle sedet, vallis ad alta subit), in séguito alla costruzione di un
lerrapieno a formare una diga. Quanto a virorum?®, forse nel senso di
«uomini illustri, superiori, eroici»®, esso lorna, sempre in clausola,

————————
sullattivitd edilizia dei sovrani, Fo, 1984-85, pp.221-230). Anche Venanzio
insiste su similj opere da parte di re, vescovi e privati, in numerosi carmi ( 11.
I e ), relativi alla costruzione o ricostruzione di basiliche, oratori, castelli e
altro.
Riferisco cuius a Felicem anziché ad Achillem (sull'uso libero del pronome
relativo in Venanzio, cfr. Blomgren, 1933, p.33); diversamente Reydellet,
1994, p.104: «Tout le monde lirait, sans plus, le nom de Félix, personne celui
d’Achille, et cest sous ce nom que grandirait la renommée de son art» e Di
Brazzane, 2001, p-209: «ora tutti leggerebbero di Felice e nessuno di Achille,
solto il cui nome & cresciuta la gloria dell’arte epica».
Ad opera dei coniugi Basilio e Baudegonda: cfr. Reydellet, 1994, p.169, n.31.
Cfr. TLL s.v.ars, c0l.669,49 ss., per la compelizione fra arte e natura, cfr., ad es.,
Plin.nar.21,4 essetque certamen artis et naturae, Claud.rapt.Pros. 1, praef.4 quas
latura negat, pracbuit arte vias, riferito all'invenzione della nave e Cassiod.
var1,6,2 de arte veniat, quod vincat naturam, riguardo all’abilitd degli artigiani
Manmorarii, La Malaspina, 1994-95, p.49, n.18, a proposito di Anth.387,6
R2=3826 S.B., richiama il carme presente per I'analoga tematica (la pressione
dell'intervento umano in opposizione alle leggi di natura). Natura & contrapposto
a rir in Sidon. carm.23 48 solis fise (sc.Narbo) viris nec expetito/ naturae auxilio
e’.Paul.PeuicJ!art. 3,432 naturam cessisse tiro. i o
2~‘{0m]m compare nella poesia di Venanzio 4 volte, mentre hominum si registra
Volte.
Cir. oLp s.v.rir, p.2069,3: in senso pregnante «one possessing manly virtues
(courage, resolution, etc.)»; nel latino cristiano vir acquista il senso di «prete,

21



42 Lucia Di Salvo

in carm.4,26,5...sors inimica virorum, riferibile alla nobile coppia
di Vilituta e Dagaulfo? e in Mart.4,128 prae foribus nullum residere
vel esse virorum, ove & riferito a S.Martino. Virorum (arte) in questo
significato e, forse, contrapposto a hominum...motus (v.25), relativo
alle mutevoli inclinazioni degli uomini, non fa difficolta, dato che
il carme & impemiato sulla gara fra la natura e operosita degli
uomini, rappresentata dall’attivita di Felice, che ha il nobile scopo
di favorire la vita della gente e di procurare cibo per il suo sosten-
tamento.?

Ur’ultima osservazione riguarda i vv.25 s. in cui Iinterpreta-
zione di qualiter” come avverbio interrogativo (preferita dagli edito-
ri)*’ presenta, poco plausibilmente, Venanzio in atto di domandarsi,
quasi ne fosse ignaro, quali siano le capacita dirigenziali di Felice.
Pid appropriata sembra qui 'accezione esclamativa dell’avverbio:2
«Quanto devi essere abile nel dominare le passioni umane, tu che
sai governare I'impeto dei fiumi!»; ma si otterrebbe un testo pil
accetlabile sia strutturalmente che contenutisticamente, intendendo

abate, monaco»: cfr. Blaise, 1975, s.v., p-960. In Venanzio & riferito a persone di
alto rango e valore, ecclesiastici (come il vescovo Nicezio, detto vir apostolicus
in carm.3,12,19, il sacerdote Anfione, vir pietate calens in 3,24,1, S.Martino,
sortis apostolicae vir in 5,2,18) e laici, come il duca Launebode, che, con la
sposa Beretrude, fece costruire una basilica, detto in carm.2,8,24 vir barbarica
prole ¢ al v.28 vir, e Orienzio, uomo di corte, detto vir sapiens, iustus, moderalus,
honestus (carm.4,24,9), tutti esaltati per le loro opere spirituali e materiali.
# E reso liberamente «des époux» da Reydellet, 1994, p.154, mentre Di Brazzano,
2001, p.271, vi attribuisce un significato pilt generale («o sorte ostile agli
uomini»).
Sul concetto insistono i vv.22 ad victum plebis nunc famulantur aquae e 24...
per te populo parturit unda cibum (ed anche 3,12,38 unda / ex qua fert populo
hic mola rapta ¢cibum, allude al raccolto ricavato grazie al vescovo Nicezio).
% Cfr. Forc. s.v., p.997 e OLD s.v., p-1536, che ne registra la funzione interrogativa
ed esclamativa (richiamando Mart.1,103,3 Qualiter o vivam, quam large quamque
beate!) e quella relativa, con taliter, talis, cumn in funzione correlativa.
Leo,1881, Reydellet, 1991, p-105, che rende: «Combien étes-vous capable
d'infléchir les instinets incertains des hommes, vous qui meltez un frein
aux flots impétueux?» e Di Brazzano, 2001, p.211: «Come saprai dirigere le
incerte inclinazioni degli uomini, tu che con le tue redini disciplini le rapide
sorgenti?»,
Accolta da Nisard, 1887, p.95. Qualiter introduce un’ esclamativa in Ven.Fort.
carm4,23,17 s. qualiter hic vivo serviret amore parenti/cum nati pielas ipsa
sepulchra colit!, 4,26,124 qualiter exultet qui videt ora dei! ¢ 7,5,13 s. Qualiter
oblectas quos sempre amare videris/ horae qui spatio me facis esse tuum!

25

2

3



Spigolature tardoantiche 43

qualiter non come interrogativo o esclamativo, ma in funzione rela-
tiva per introdurre un raffronto tra loperato di Felice come guida
spirituale del suo ‘gregge’ e la sua attivitd in un campo diverso,
ove al posto degli uomini sono imbrigliati e regolati i corsi d’ac-
qua. E poiché nella poesia di Venanzio compare il nesso qualiter
...sic® in carm. 3,17,9 ss. Qualiter implumes fetus pia mater hirundo
/ confovet et placide pinnula tensa tegit,/ sic bonitate potens, affectu
dives opimo/ in proprium pastor molle sedile locat, versi anch’essi a
conclusione del carme, e in carm.app.21,3-7 Qualiter agnus amans
genetricis ab ubere pulsus / tristis et herbosis anxius errat agris /.../
sic me de vestris absentem suggero verbis (nei due passi con la stes-
sa dispositio) e in Mart.2,328 sic ait altithronum rediturum qualiter
iret, si pud ipotizzare che qui del v.26 celi una corruttela e in sua
vece debba leggersi la particella correlativa sic. In tal caso, I'intero
distico, da rendersi: «Nella maniera in cui sai indirizzare glistinti
incerti degli uomini / cosl, con le tue redini regoli le impetuose sor-
genti», invece di una domanda, conterrebbe, in modo piit plausibile,
un’enunciazione dei risultati raggiunti da Felice in due ambiti cosi
diversi: quello inerente alla vita spirituale e quello relativo alla vita
materiale degli uomini.

Ven.Fort.carm.7,2,9-10
Et modo iam somno languentia lumina claudo:
nam dormire meum carmina laeta probant.
10 lgeta codd. lecta Mommsen lenta Leo

Al termine di un banchetto in cui il nobile Gogone® ha dispen-
sato ai suoi ospiti ogni delizia materiale e spirituale, Venanzio, che
ha privilegiato i piaceri della gola, eccedendo nell’assumere i cibi a
base di carne e i vini pregiati offerti con larghezza, si ritrova in ba-
la del sonno (v.9) e cosi conclude la breve poesia di cui ha iniziato
la stesura®: nam dormire meum carmina laeta probant.

\

® Altestato in Lucan.1,100-103; Calp.7,30-33; Val.F1.5,304-309; Mart.spect.7,1-3;
Sedul.camz.;msch.2,l52-155; Comm.apal.798; Drac. laud.Dei 2,205 s.; Ennod.
carm.2,56,7-9; Coripp.Joh.5,473-477.
Gogone, consigliere di Sigiberto I, dopo la sua uccisione (575) divenne tutore
del figlio di lui, Childeberto 1l e mori nel 581 (George, 1992, pp.136-140 e

u 1995, p.126 s.). ‘ _
Riporto qui i w.1-8: Nectar vina cibus vestis doctrina facultas/ muneribus largis
tu mihi, Gogo, sat esy/ tu refluus Cicero, tu noster Apicius extasy/ hinc satias
verbis, pascis et inde cibis/ Sed modo da veniam: bubla turgente quiesco/ nam



44 Lucia Di Salve

Tuttavia, Pattributo di carmina®, laeta, che qui avrebbe il signi-
ficato di «lieti, dettati dall’euforia»®, non sembra del tutto motivato,
tant’ vero che Leo lo emendava in lenta ¢ Mommsen (Leo in app.)
in lecta (meno giustificabile per il senso). E, in effetti, pur essendo
laetus molto frequente nella poesia di Venanzio*, non si intravvede
il nesso (cui farebbe pensare la congiunzione dichiarativa nam) fra
la laetitia che sarebbe emanata dai vv.1-8 e il sonno incipiente del
poeta. Per contro, la presenza nel v.10 di dormire (accanto a meum,
accusativo d’oggetto interno che riprende somno del v.9) e, nel v.9,
di somno languentia lumina claudo, induce a rivalutare lenta (lentus
¢ attributo di somnus in Val.F1.7,213 e in AvienArat.181) e a pre-
ferirlo alla lezione tradita, anche perché non & rara la corruttela dj
lentus in laetus.

Del resto, la iunctura di carmen con lentum s; legge in
Anth.33,3 R.2=20,3 S.B. vos Heliconiadae lentum submittite carmen?
e, nello stesso epigramma, si registra la compresenza di somnus (nel
v.4: carmine somnus adest, carmine somnus abest) e (v.2) di langui-
dulos...oculos™, espressione allusiva allo sguardo perduto nel vuolo
di chi sta per addormentarsi, e a cuj pud corrispondere languentia
lumina del v.9%

Jit lis uteri, si caro mixta fremat/ Hic, ubi bos recubat, fugiet puto pullus et
anser/ cornibus et pinnis non furor aequus erit. Il carme, del 566, si riticne
improvvisato durante un banchetto (Meyer, 1901, p.88). Un altro breve carme
dello stesso genere & 10,18 (Id., p.34 s.)
Forse plurale poetico: cfr. TLL s.v. carmen, col.473,71 s.
¥ Laeta (cfr. TLL s.v. laetus, col.885,33 ss....gaudio affectus e coll.887,46 ss....
gaudium praestans, iucundus) & mantenuto da Reydellet, 1998, che rende:
«dailleurs mes vers joyeux prouvent que je dors mon somme» ¢ a p.88, n.g,
commenta: «Fortunat s’amuse el feint Pendormissement, cela ne Pempéche pas
de composer des vers Joyeux»; e da Di Brazzano, 2001, p-381, che traduce:
«infatti, questi versi leggeri sono la prova del mio dormires. Nisard,1887, p.177,
invece, accogliendo lenta, rende: «la faiblesse de ces verses prouve méme que
je dors déjan.
Ove & attestato circa 40 volte, mentre lentus vi compare solo 7 volte: riferito a
otia (carm.6,10,23 ¢ Mart.3,2), a gradu {carm. 6,5,230), a conamine (Mart.1,189),
a pede (ibid.4,98), a sinuamina (16id.4,278), a glutine (1bid.4,503).
A 1al proposito, cfr. TLL s.v. laetus, c0l.883,75 s.
% Pecere, 1972, p-314, pur senza indugiare su lentum...carmen, ritiene che le
Muse (v.3) abbiano la «funzione di coro che intona la ninnananna al fanciullo
N (Endimion'c) » e lutto 'epigramma abbia «; caratteri di una poesiola infantiles.
lunctura singolare, ma reminiscenza dj Catull.64,331 languidulosque... somnos.
8B Gid in Val.F1.4,388 s.; Sil.Ital.12,250; 13,641; Paul.Petric.Mart.2,517; 3,190.

32

3

-

]



Spigolature tardoantiche 45

Attribuendo a lentus il senso di tarde procedens...remissus, quie-
tus...de oratoribus, scriptoribus®® e rendendo carmina lenta «versi
intorpiditi, rilassati, cantilenanti, sonnolenti», anche in base all’in-
terpretazione di Anth.33 R.2=20 S.B.%, si pud pensare che il poe-
ta, con la motivazione del sonno, giustifichi di fronte a Gogone i
suoi versi, parchi di elogi per 'ospite e le sue delizie: un’ulteriore
giustificazione di lenta, deriva, a mio avviso, dal confronto con un
altro versus in convivio factus, il carm.11,23, in cui il poeta ricorda
come, in quella circostanza, egli stesse per cedere al sonno, pur
non trovando la forza di rinunciare alle prelibatezze offertegli (v.2
dum dormitarem dumque cibarer ego, v.3...claudebam ocellos, v.4 et
manducabam somnia plura videns), riconosce di non essere stato del
tutto padrone di sé (v.5 s. confusos animos habui, mihi credite, carae,
/ nec valui facile libera verba dare) e incolpa ‘i troppi bicchieri’ (v.9
s. vina.../...mero) di avergli reso incerte le mani (v.8 fecerat incertas
ebria Musa manus); tuttavia, egli attesta come, con uno sforzo di
volontd, sia riuscito a scrivere qualche verso di ringraziamento alle
sue ospiti, Radegunda e Agnese (v.11 s. Nunc tamen, ut potui, matri
pariterque sorori/ alloquio dulci carmina parva dedi), pur essendo an-
cora stretto dai lacci del sonno e con la mano malferma (v.13 s. Eisi
me somnus multis impugnat habenis, / haec dubitante manu scribere
traxit amor). Come si osserva, in quest’ultimo carme, oltre all’insi-
stere del poeta (al pari del carme rivolto a Gogone) sulla sonnolenza,
provocatagli dalle deliciae (v.1) e dai vini (v.9), compaiono termini ed
espressioni che paiono avvalorare in modo indiretto ’emendamento
lenta: in particolare, nec valui facile libera verba dare (v.6), incertas
-..manus (v.8), dubitante manu (v.14) mostrano la difficolta e I'in-
certezza del poeta nell’esprimersi a parole e per iscritto, situazione
da cui derivano dei carmina parva (v.12), ciod «un piccolo carme,
pochi versi». In entrambe le circostanze, dunque, Venanzio tenta di
contraccambiare gli ospiti con la sua arte poetica, ma il risultato &
modesto perché i suoi carmina di 11,23 sono parva, quelli di 7,2,
verosimilmente, sono lenta (non laeta).

———————
: gf_'r. TLL s.v., col.1163,9 ss. o L .
i cui sopra alla n.36; anche qui si pud pensare a versi intorpiditi, rilassati,
sonnolenti, quasi a fonmare una nenia o una cantilena. Né si esclude un’analogia
con Statsili.1,5,11 ove il poeta, che sta per comporre il carme durante una cena
(cfr. praef.1,30), definisce cunctantem, <pigra», la sua cetra.



46 Lucia Di Salvo

Ven.Fort.carm.7,4,19-22
Ardenna an Vosagus cervi caprae helicis uri
caede sagittifera silva fragore tonat?
Seu validi bufali ferit inter cornua campum,
nec mortem differt ursus onager aper?

19 caprae A C M capreae F caper D L helicis] hilicis D E hylicis LB R W uri
Leo ursi codd. praeter G urse helicis uri om. F 21 validi bufali codd. (bubali
G E? L B F bubfali EY) validus bufalus Reydellet campum on. F.

In una serie di versi in cui Venanzio si interroga sulle proba-
bili attivita svolte da Gogone!, a proposito della caccia cui il nobile
austrasiano, forse, si sta dedicando nelle foreste delle Ardenne o
nei Vosgi*, nel v.19 compare, in un elenco di animali, caprae, reso
«daims» da Reydellet, 1998 e «caprioli» da Di Brazzano, 2001: ma
nel tradurre il testo originario®, se i due termini ben si adattano
alla circostanza, cio2 alla caccia agli animali selvatici, tuttavia, la
rispondenza col genere caprae non & mantenuta®, Capra®, infatti, &
I'animale domestico (caper Jemina, capella), mentre qui, in rapporio
alla caccia (caede sagittifera, v.20), il senso suggerisce trattarsi del-

! Per cui, v. sopra la n.30,

2 Per Ardenna, cfr. TLL s.v. Arduenna, col.492,11 ss. silva Galliae Belgicae hodie
Ardennes, mentre Blaise, 1975, p.67, registra la forma Ardena; nominata da
Caes.Gall.5,3,4; 6,294 ecc. come Arduenna silva, qui ha la forma Ardenna,
forse per motivi metrici; riguardo a Vosagus mons (detto anche Vogesus in Vibius
Sequest.de flum.2,1 Arar...e Vogeso monte, mentre Blaise, 1975, p.965, ne
riporta le forme: Vosgus, Vosagus, Vosegus, olire a registrare vosagus nel senso
di «solitude, désert», VIII sec.), si tratta dei Vosgi, una catena montuosa della
Francia orientale, tuttora ricca dj boschi e foreste e nel X sec. cosi descrilta
nel Waltharius (v.490 s.): ‘nemus est ingens, spatiosum, lustra Jerarumpluriima
habens, suetum canibus resonare tubisque.

1 vv.19-20, resi: «La forét des Ardennes ou des Vosges résonne-t-elle avec fracas

du camage que stment les fleches parmi les cerfs, les daims, les élans, les

aurochs?» (Reydellet, 1998, p-89) e «sono i boschi delle Ardenne, oppure quelli
dei Vosgi a risonare fragorosamente della strage di cervi, caprioli, alci, bisonti
perpetrata con le frecce?» (Di Brazzano, 2001, p-383), perd, non sono clijari
dal punto di vista grammaticale e sintattico ed & incerto se Ardenna coneordi
con silva del v.20 ¢ debba intenders;: <la selva Ardennas o se Ardenna an

Vosagus sottintendano fenet o un verbo simile (cfr. i vv.11 ss. Aut Mosa.../un

tenet...Axona): in tal caso, si potrebbero rendere: «Si trova nelle Ardenne o nei

Vosgi, ove le selve rintronano per lo strepito di cervi, caprioli, alei, uri finiti a

suon di frecce?».

Tralaseio i problemi testuali e interpretativi della clausola helicis ari, rinviando

N a1 non del tulto nisolutiyi commenli di Reydellet, 1998 ¢ D; Brazzano, 2001.
TLL s.v.caper (capra), c0l.306,65 ss.

+H



Spigolature tardoantiche 47

I'animal ferum,*ciot della capra al cui nome & accostato attributo
Jera o silvestris o silvatica®® (cfr. Gloss.IV 442,8: ferae caprae: ca-
preolae e Plac. med.4 de capra silvatica vel caprea) e che, di solito,
¢ indicata con caprea®.

Per questo, mancando la connotazione di cui sopra, accoglierei
capreae di F (caper D L) in luogo di caprae, pur attestato dai codd.
poziori*, dal momento che caprea & I'animale selvatico oggetto di
caccia insieme al cervo (e ad altri animali), come risulta, ad esem-
pio, da Verg.Aen.10,725 conspexit capream aut surgentem cornua cer-
vum, Anth. 307,1 R.2=302,1 S.B. et capreas levesque cervos, Ennod.
carm.2,100,4 quo cervus capreae...ursa vagatur, carm. 1526 a,5 ut
quiret capreas, ut figere cervos. Accetiando capreae,” il verso si alli-
neerebbe agli altri passi ove il termine compare in una descrizione
inerente alla caccia.’!

Riguardo allo stesso contesto, vorrei soffermarmi anche sul v.21,
per cui mantengo il tradito validi bufali®* (contro validus bufalus di

¥ Ibid., col.308,47 ss.

* Fra i molti esempi: Cato orig.52 in Soracti...caprae ferae sunt; Verg.Aen.4,152
Jerae saxis deiectae vertice caprae; 12,414 feris...capris; clr. anche Plin.20,134
caprae...silvestres; 28,255 silvestrium caprarum.

® CILTLL s.v., c0l.355,61 ss.: Gloss. 80pxdg ..fera venatica, cui bestiae et
homines insistunt. Sulla coufusione fra capra e caprea nei codd., cfr. Verg.
£e.2,374 silvestres uri ...capreaeque (capracque M) sequaces, ove alle capreac
sono accostali, come qui, gli uri (cfr. Mynors, 1990, p.146 s.) e Plin.11,191
centi, capreae (sic Pint. coll. Aristhist.an. 2,15 edd. caprae codd.). Attribuisce
a caprea il significato di «stambecco» Keller,1909, p.300.

* Della prima famiglia: in questo caso si tratta di A C M (cfr. Reydellet, 1994,
p.LXXXIII ss.). 1 codd. F D L appartengono, invece, a tre sottogruppi della
seconda famiglia (ibid., p.LXXXIV s.).

s Metricamente, la situazione resta invariata: con cerlvi ciprélae si ha un dattilo
in IV sede, con cerlti calprae uno spondeo. Mantenendo calprae si deve,'pcrb,
ammeltere la positio ante mutam cum lignida (di cui Leo, 18§1, p- .42.6,. riporta

. solo due esempi: carm.8,3,171 Siculd profert ¢ spur3,1 Christé prm.cxpzum).
Al gid citati si pud aggiungere: Varro rust.3,12,1 non solum lepores ...utcludunlu‘r
silva...sed etiam ceni aul capreae; Sil.10,19 s. cum capream venator agit
fwamquc propinguo / insequitur cursu; Tuv.14,81 s. leporemn aut capreqm...ﬁn
saltu venantur aves; Prud.c.Symm.1,363 nunc ctiam volucres caprearum in terga
sagittas/ spargere. i
Con Di Brazzano, 2001, p.383, che rende: «ferisce tra le coma la fronte di un
mlbuslo bufalos. Di biifali Leo,1881, p.423, segnala I'abbreviazione della prima
sillaba,



48 Lucia Di Salvo

Reydellet, 1998%), considerando soggetto di ferit Gogone e intenden-
do ferit inter cornua campum®* «ferisce la fronte in mezzo alle corna».
Ma la difficolta maggiore del verso & costituita dalla resa di bufalus,
che si ricava dalla lezione bufali dei codd. poziori e che & attestato
solo qui e in Gloss.IIl 90,67: BoVtpayog bufalus, mentre la forma
bubalus & pit comune. A questo termine, infatti, sono attribuiti due
significati: quello di urus,5 che I’ imperitum volgus chiama col nome
di bubalus e quello di dopkdg, allusivo a una specie di antilope atte-
stata in Africa®, come informa Plin.8,38: (sc. Germania gignit) insi-
gnia boum ferorum genera, iubatos bisontes excellentique et vi et velo-
citate u r o s, quibus imperitum volgus bubalorumnomen impo-
nit™, cum id gignat Africa vituli potius cervigue quadam similitudine.

Lurus, tuttavia, compare gia nel v.19 ed & improbabile che Ve-
nanzio lo indichi due volte (chiamandolo prima urus e poi bufalus)
in un’ enumerazione che sembra progressiva; d’altra parte, perd, &
difficile rendere bufalus «bufalo»%, dato che questo animale dei Bo-
vidi, risulta fosse diffuso in Asia e in Africa, ma & stato introdotto
in Europa in epoca piuttosto recente®. Potrebbe trattarsi, allora, di

* Che traduce: «Est-ce le buffle robuste qui frappe le sol de son front». Ma,
contro validus bufalus, ora anche Bastiaensen, 2000, p-741.
Ferit & parallelo a vegitet (v.3), agit (v.4), obambulat (v.7), ligat...necat (v.18),

sulcat (v.23), residet (v.25). Campus significa «fronte» in Mart.10,83,2 s. e
latum nitidae...calvae/ campum temporibus tegis comatis e in Sidon. carm.22,3-5
Cyclopa/portantem frontis campo.../par prope transfossi tenebrosi luminis antrum,
Per Reydellet, 1998, p.183, .17, ferit...campum «suggere bien I'effondrement
de la béte brisée dans son élans.

5 Cfr. TLL s.v. biabalus, c0l.2219,77 ss., col richiamo a Gloss. Lurus, di cui Caes.
Gall.6,28 (e Macr. 6,4,23 uri...Gallica vox est, qua feri boves significantur), & il
bos primigenius, presente in Europa fino al XVI sec. ed ora estinto (cfr. Leitner,
1972, p.56).

56 Cir.lsid.orig.12,1,33. Toynbee, 1973, p-148, identifica il bubalus con la
gazzella.

57 Ma anche Martspect.23,4 con atrox bubalus si riferisce all'urus (Toynbee, 1973,
p-149). E, forse, confondono bubalus e urus anche Theodulf.carm. 33,2,17 s.
capreae...cervus et alces /castor, dama, bisons, bubalus, ursus, aper (VIII-IX sec.)
e Emmold.Ludow.2,591 s. sedes gratissima cervi/ ursis seu bubalis apta ferisque
capris (IX sec.).

% Con i pid recenti traduttori (cfr. le note 52 e 53): ma Keller, 1887, p.56, rendeva
bufalus «Wildochss.

% Cfr., Wellmann, 1897, c0l.992,51 ss. (e Messina, 1985, p.791 s.): originario
dell'India e descritto da Arnist. hist.anim.2.4, per Paul.Dichxist.lang.ll.lO:
Tunc primum...bubali in Italiam delati Italiae populis miracula JSuerunt sarebbe
comparso in Italia nel 596 al tempo di Agilulfo (secondo la Capo,1992, p.496,
forse grazie all'interesse dei Longobardi per la zootecnia),

54



Spigolature tardoantiche 49

un altro appartenente alla stessa famiglia, il bisonte europeo®, in
particolare della razza detta di pianura (il Bison bonasus bonasus),
di grandi dimensioni, un tempo diffuso nell’Europa del Nord, ora
quasi scomparso (a cui alluderebbe Plinio con iubatos bisontes®, ac-
costandoli agli uri®®): in tal caso si pud ipotizzare che Venanzio con
bufalus si riferisca al bison, anche sulla scorta di Gloss.III 320,48
BovBadog sisu (leg. bison), e che il v.21 si debba intendere: «O al
vigoroso bisonte ferisce la fronte in mezzo alle corna».

Ven.Fort.carm.10,9,51-62

Ne tamen ulla mihi dulcedo deesset eunti,
pascebar Musis, aure bibente melos:

vocibus excussis pulsabant organa montes
reddebantque suos pendula saxa tropos.

Laxabat placidos mox aerea tela susurros,
respondit cannis rursus ab alpe frutex.

Nunc tremulo fremitu, modo plano musica cantu
talis rupe sonat qualis ab aere meat.

Carmina divisas iungunt dulcedine ripas,
collibus et fluciis vox erat una tropis.

Quo recreet populum, hoc exquirit gratia regum,
invenit et semper quo sua cura iuvel.

ol dulcido M 53 excussi B L 56 respondet L 57 plana D B R F musca C M!
canta D canto C corr. C! campum F 58 tales A rupe] pe C! ab aere] habere A
R 59 carmine L dulcidine M 60 Sluuiis M fluuus C trophis R ripis L 61 exquiret
A 62 jura B L iuuet L Boeckingius) iubet rell.

I versi, clie esaltano la piacevolezza della musica® lungo il fiu-
me, appartengono al De navigio suo, il resoconto poetico del viaggio

————————

@ Cfr. Messina, 1985, p.390. I pochi superstiti sono ridiffusi nelle aree di origine,
come la foresta di Bialowieza, tra Polonia e Bielorussia, che ancora «comprende
numerose specie di grossi mammiferi: cervi, caprioli, cinghiali, linci, orsi, alci
ed anche il bisonte europeo» (Maletto, 1985, p.307).

Per cui, ved. supra. Secondo Leitner, 1972, p.56, lo stesso animale 2 identificabile
col bonasus (nominato da Plin.8,40), forse, descritto in Calp.7,61-63 (cfr. Di
Salvo, 1990, pp.117-119).

I bisonti sono accostatati per la prima volta agli uri in Sen.Phaedr.64 s. tibi
villosi terga bisontes / latisque feri cornibus uri (cfr. De Meo, 1990, p.89); la
compresenza dei due bovini allo stato selvaggio & anche in Plin.1,1 ¢ 28,159.
Per dulcedo (v.51) come sensazione provocata dal canto o da strumenti musicali,
cfr. anche il v.39 Carmina divisas iungunt dulcedine ripas e carm.7,1,3
(Orphczu)...resonantc byra tetigit dulcedine silvas. Alla musica allude Musis,
dato che Venanzio non rifugge da accenni alle Muse (presenti nell’allegoresi
Patristica e trasformate in concetti teoretico-musicali: Curtius, 1992, p.262 s.).

61



50 Lucia Di Salvo

di Venanzio, al séguito e su invito dei sovrani merovingi®, sul battel-
lo regale che da Metz, navigando lungo la Mosella, dopo la sua con-
fluenza nel Reno, arriva fino ad Andernach. Ma da dove promana la
musica di cui il poeta gioisce?® I vv.53 ss. possono fornire una ri-
Sposta a questo interrogativo, benché la resa del v.53 non sia univo-
ca e, in particolare, vi sia inteso in modo divergente organa: infatti,
da una parte la George,1995, lo traduce «tongue», dall’altra Nisard,
1887 e Di Brazzano, 2001, «instruments» e «strumenti musicali»%
(e dunque il vocabolo potrebbe riferirsi sia all’organo,’” sia a stru-
menti a corda, come 'arpa o la cetra®). Diversamente, Lischhorn,
1971,” cost chiosando il v.53: «Bei der Einmiindung der Mosel in
den Rhein spielen die Berge gleichsam Orgel», usa il termine «Or-
gel», corrispondente a organum hydraulicum™, ma considera organa
oggetto di pulsabant (il cui soggetto sarebbe montes), richiamandosi
alla iunctura organa pulsare, «suonare lorgano»™ e assimilando al

% La regina Brunichilde (vedova di Sigiberto I) col figlio Childeberto II; sul carme,
ascrivibile al 588 (Di Brazzano, 2001, p.526, n.55), cfr. Hosius, 19263, pp.104-
109, Navarra, 1979, pp.87-89 e 105-131, Della Corte, 1993, pp.193 ss.
Aure bibente melos (+-2) forse echeggia Hor.carm.2,13,32 bibit aure volgus, col
richiamo alla folla che si abbevera coi canti di Alceo.
Che traducono rispettivamente: «Le bruit des instruments retentissait dans les
montagnes» e «Gli strumenti musicali, emettendo il loro suono, percolevano
i monti», privilegiando il senso di cui il TLL s.v.organum, coll.970,80-972,5,
de ipsis instrumentis...musicis...quibuslibet; in quest’oltica, parla di «musical
interlude» Roberts, 1994, pp.17 ss., per cui «in 51-62 music dominates the
second half of the poem», mentre la George, 1995, p-101, rendendo: «tongues
struck the hills with their practised song», ammelte il senso di cui il TLL s.v.
organum, c0l.969,27 ss. in imagine de ipso organo vocis humanae...transit per
synecdochen ad notionem g.e. vox humana. Ma gid in carm. 2,9,55 ...puer exiguis
allemperat organa cannis, la resa di organa @ controversa: Perrot,1965, p.286,
infatti, lo traduce: «un orgue (?) a petits tuyaux» (ma nella n.1, lo riferisce a
syrinx e nella n.3 cita Apel, 1948 e Bertrand, 1958, che pensano a un vero
«organo»), Reydellet,1994, p-187, n.68, intende: «registre vocals ¢ Di Brazzano,
2001, p.167, «voces.
9 Cfr. TLL, s.v., col.972,6 ss. de organo fustulis sive tibiis composito e Ruelle,
1899, pp.312-318.
% Come in Vulg. psalm.151,2 e Iuv.6,380 s.
A p.213; lo stesso, P-212, n.52, considera organa un plurale poctico.
™ Descritto da Vitr.10,8. Sull'organo, si vedano Perrot, 1965 e Wille, 1967,
pp.203-214.
Cfr. Coripp.loh.4,577 organa...digitis pulsanda magistri; ¢, nello stesso Senso,
organo modulari (Lampr. Heliog.32,8), organo canere (Lampr. Alex.27,9): altre
espressioni in Lsschhom, 1971, p.212, n.52; cfr. anche Blaise, 1975, s.v.
organum, p.G41.

7



Spigolature tardoantiche 51

suono dell’organo la varieta di suoni che si ripercuote sui monti.
Tuttavia, se da un lato sembra giusto privilegiare per organa il signi-
ficato di «organo (idraulico)», dall’altro non pare dubbio che organa
sia il soggetto e non loggetto di pulsabant e, dunque, debba inten-
dersi: organa pulsabant montes vocibus excussis™. Né si oppone all’
interpretazione per cui il suono dell’organo, simile alla voce umana,
colpisce i monti®, l'uso di vox (vocibus excussis), che si registra, fra
gli altri, in Cassiod. var.1,45,5 facit...organa extraneis vocibus
insonare et peregrinis flatibus calamos complet.

Un ulteriore indizio che organa debba intendersi «organo», si
trae dai vv.55, 56 e 58, che, perd, presentano ancl’essi qualche pro-
blema di interpretazione. Ad esempio, aerea tela (v.55) @ riferito da
Nisard, 1887" a uno strumento musicale ("arpa o uno strumento
analogo) a corde di metallo, poste parallelamente e fortemente tese,
come i fili della tela; e in modo simile intendono la George, 1995,
«burnished strings» e Di Brazzano, 2001, «corde bronzee».” Ma
questa soluzione non pare accettabile, non essendo attestato, per gli
strumenti cordofoni, I'uso di corde metalliche, in particolare bron-
zee, mentre risulta che esse siano di origine animale®. Quanto a
tela, pur in senso metaforico, il termine ha certo una sua valenza
€ pud riferirsi al «telaio»,” a cui l'organo & accostabile per la sua

™ Del resto, pulso con montes o simili per oggello ricorre, con un soggello come
flutti, mare, ecc., ad es., in Ov.met.1,310 pulsabantque novi montana cacumina
Sluetus, Lucan.5,615 pulsatos aequore montes.

® Mentre il v.54 reddebantque suos...tropos, con tropus nel senso di cantus, sonus

(cfr. Fore., s.v., p.815 s.), richiama D’eco riflessa dalle rocce (pendula saxa),

soltolineata dalla rima dei due emistichi suos/ tropos, fremitu /eantu (v.57) e

sonat / meat (v.58); ed anche i vv.59 s. Carmina.../...tropis, evocano il legame dei

dolci suoni che unisce le due rive. Per I'intensita del suono emesso dall’organo,

cfr. Ps.Hierepist.23,1 per duodecim cicutas aercas in sonitum nimium...ut per

mille passuum spatia sine dubio sensibiliter utique et amplius audiatur.

Che traduce «La toile d’airain exhalait de doux murmures». Una metafora tratta

dall'arte tessile & riferita alla fyra in 7,1,1: Orpheus o r d i t a s moveat dum

pollicechordas.

Rendendo «Soon the bumished strings stirred gentle rustlings» (con «bumished»,

riferito al colore brunito del bronzo) e «Le eorde bronzee immediatamente

emeltevano delicali sussurri» e, similmente, aerca tela & inteso «die ehemnen

Saiten der Leier» da Hosius, 19263, p.108.

Cosl Th.Reinach, 1904, p.1413 e cid vale anche per gli strumenti barbarici i

cui la Luiselli Fadda, 1988-89, p.227, dato I’ accenno alla tensione delle corde,

.. @ conferma che esse non erano metalliche.

" Come tela in Ov.met.4,275 e 394; 6,54 s. e 576 , secondo Bomer, 1976, p.15 s.



52 Lucia Di Salvo

forma,” mentre aerea allude, verosimilmente, al bronzo™ dj cui sono
costituite le canne di quello strumento, assimilabili all’ordito, cioe
ai fili tesi in senso longitudinale a formare il tessuto. Cid sembra
avvalorato dalla raffigurazione di telai su lapidi delle catacombe ro-
mane, tra cui spicca un’incisione con «un curioso strumento» ove
«si potrebbe riconoscere un telaio 0, in alternativa, uno strumento
musicale»®,

In base a quanto osservato, anche il v.56% acquista una nuova
luce, dato che, in questa prospettiva, cannis® si adatta alle «can-
ne» dell’organo, benché il termine non risulti fra i nomi ad esse
attribuiti:® ma, al riguardo, non & segnalata neanche la metafora
seges (aena), allusiva alle bronzee canne, pur utilizzata da Claud.
carm.17,316-319,® nella sua descrizione dell’organo idraulico. Infi-
ne, che il passo di Venanzio alluda alle canne dell’organo, trova con-
ferma anche nel v.58, in cui ab aere & riferibile al materiale bronzeo

® Cfr. Wild, 1970, pp-99 ss. e tavv.X] a-b.

Al riguardo, cfr. Tittel, 1916, ¢0l.72,30 e Perrot, 1965, p.286; tra gli esempi:
Pollux Onom.1V 69,7 xadkoig pev éoniv kdAapog, Theodoret.83,589 Opydvep
Yap Eotkev Gno yadxidv ovyKeyévy xaddpov, Claud.carm.17,317 segeltis...
aenae, Opt.Porf.carm.20,16 aere caro et tereli, calamis crescentibus aucta. Anche
da Vitr.10,8 (per cui cfr. Corso, 1997, pp.1386-1389) risulta come il bronzo sia
uno dei principali materiali che compongono I'organo.

® Cosl Bisconti, 2000, p.216, nella sezione relativa alle incisioni di telaj (qui si

tratta di JCUR VI 16960 ).

Reso «pendant qu'aux sons des flates réspondait I'echo des bois» da Nisard,

1887, «The bushes responded in tum with their reeds» dalla George, 1995 «¢

dall'alpe la boscaglia rispondeva vicendevolmente al suono dej pifferi» da Dj

Brazzano, 2001; non diversamente, Hosius, 19263, intende respondit cannis...:

«Dem Ton der Rohrfléte antwortet. ..»,

Per canna riferito a strumenti musicali, cfr. TLL s.v., c0l.262,1 ss. melonymia...

ad fistulas...de aliis instrumentis.

Nella serie riportata da Lischhom, 1971, p.209, nd40 a (anche autore della

voce organum, in TLL, 0l1.968,6-972,56), che annovera tra i nomi delle canne

dell'organo, olire ad organa (Vitr.10,8,4) e tibiae (Ten. anim.14.4), fistulae,
calami, calamelli, cicutae (come risulta, fra gli altri, da: Hiertract, in psalm.1

P-263,21 organum ex mulis Sistuliscompositum est; Prud.apoth.389 organa

disparibus calam i s quae consona miscent; Amobv.in psalm.150 pS70 Aca

lamelli Coripp.foh. 4,578-580 Quam movet ille, sonat contactu Sfistul

a venti/ non chordae, non a e r q gemunt, ni sponte regentis /carmina percussis

resonent expressa cicutis).

Et qui magna leti detrudens murmura tactu /innumeras voces s e getis

modc.ram: 4@ e na e /intonet erranti digito penitusque trabali /ecte laborantes in

carmina concitet undas, per cui cfr. il commento di Simon, 1975, pp.267-273.

81

8



Spigolature tardoantiche 53

di quello strumento®, da cui promana il suono che poi riecheggia
rimbalzando sulle rupi (ma ab aere pud anche essere una sineddo-
che® relativa allo strumento stesso), nentre le pid recenti versioni
sono fuorvianti, dato che la George, 1995, rende: «The music echoes
from the rock exactly as it passes from the a i r» e Di Brazzano,
2001: «risuona dalla roccia tale e quale si libra nell’a r i a»¥.

La predilezione di imperatori e sovrani per l'organo & larga-
mente documentata ed ha ben poche eccezioni:® talvolta lo strumen-
to era suonato in onore dei regnanti®, qui, invece, i vv.61-62, che
chiudono la piacevole descrizione, dimostrano che si tratta di uno
svago musicale offerto dalla famiglia reale ai sudditi abitanti lungo il
fiume e sembrano suggerire che, nel corso della navigazione® o du-
rante le soste del battello, si svolgessero feste e spettacoli con canti
e concerti e quei suoni si propagassero sulle due rive, allietando il
popolo che assisteva all’insolito evento.

& Cfr. AA.VV,2000, p-63 ss., con le foto delle canne in bronzo dell’organo di
Aquincum (scoperto nel 1931: cfr. Nagy,1934) e dei due frammenti bronzei
dell'organo di Arenticum.

Come in Aus.epigr.64,2 G. et sucum lactis ab aere petis? (con ab acre reso:«from
bronze calf» da Kay, 2001, p.202).

Ma Nisard, 1887, rende: «aussi distinctement qu’au moment ot elle sort des
instruments de cuivre». Qui di séguito dd la mia versione dei vv.53-58: «coi
suoni che ne emanavanoe, I'organo colpiva i monti / e le rocce a strapiombo
ne recheggiavano le melodie/ Ora il bronzeo telaio emetteva dolci sussurri /
e rispondeva alle canne la boscaglia dall'alpe. / Ora con tremulo mormorio,
ora con un canto aperio, la musica/ tale dalla rupe risuona, quale sgorga dal
bronzos.

Sull'uso dell'organo nei circhi e nelle pubbliche festivita, Wille, 1967, pp.202-
210; cfr. anche Lischhom, 1971, p.213 s. Secondo Sidon.epist.1,2,9, 'organo,
non essendo tra gli strumenti preferiti di Teodorico II, re dei Visigoti, non era
suonato a cortc durante le cene regali; al suono dell’organo durante un banchetto
alludercbbe Ven.Fort. carm.10,11,3 resonare videntur et acra (per Wille, 1967,
P-147, ma Di Brazzano, 2001, p.533, rende aera «campane»).

Dal popolo picno di giubilo: cfr. Coripp.Just.3,72 organa, plectra, lyrae totam
insonuere per urbem. )

Per Roberts, 1994, p.17, «the sweet music... played on board ship, echoes off
the steep river bankss.



54 Lucia Di Salvo

BIBLIOGRAFIA

AA.VV. (FJAKOB, M.LEUTHARD, A.C.VOUTE, A.HOCHULI-GYSEL),
Die romische Orgel aus Avenches /Aventicum, Avenches 2000,

ANDERSON W.B., Sidonius. Poems and letters with an English transl., intr,
and notes, I, Cambridge Mass. 1936.

APEL W.,, Early History of the Organ, «Speculum» 23 (1948), pp.191-
216.

AUPEST-CONDUCHE D., Les travaux de saint Félix a Nantes et les com-
munications avec le sud de la Loire, in AA.VV. Actes du 97 Congrés
national des sociétés savantes, Nantes 1972. Les pays del’Ouest. Etudes
archéologiques, Paris 1977, pp.147-163.

BASTIAENSEN A., rec. a Reydellet M., Venance Fortunat. Poémes, 11, Pa-
ris 1998, «Mnemosyne» 53,6 (2000), pp.740-745.

BELLES J., Sidoni Apollinar, Poemes, volL.I-I, introd., 1. e trad., Barcelona
1989-1992.

BERTRAND J.E., Histoire de Forgue. Son introduction dans le culte chre-
tien, Paris 1958,

BISCONTI F., Mestieri nelle catacombe romane. Appunti sul declino del-
PViconografia del reale nei cimiter cristiani di Roma, Citta del Vaticano
2000.

BLAISE A., Lexicon Latinitatis Medii Aevi, Turholti 1975.
BLOMGREN 8., Studia Fortunatiana, Upsaliae 1933.

BOMER F, P. Ovidius Naso. Metamorphosen, Buch IV-V, Heidelberg
1976.

CAPO LIDIA, Paolo Diacono, Storia dei Longobardi, Milano 1992,

CHALON M., Eloges romains des rois Vandales, in AAVV,, Memorabile
factum. Une célébration de lévergétisme des rois vandales dans I'Antho-
logie Latine, «Antiquités africaines» 21 (1985), pp.242-257.

CONDORELLI SILVIA, Prospettive sidoniane. Venti anni di studi su Sido-
nio Apollinare, «Boll.Stud.Lat.» 23 (2003), pp.140-174.

CORSO A., ROMANO ELENA, Vitruvio de architectura, a c. di P.Gros, tr.
e comm. di A.C. e E.R., 11, Torino 1997.

CURTIUS E.R., Letteratura europea e Medio Evo latino, Firenze 1992,

DELHEY N., Porphyr bei Apollinaris Sidonius. Zu Apollinaris Sidonius
epist.2,2,7, «Hermes» 119 (1991), pp.126-127.

ID., Apollinaris Sidonius, Carm.22: BURGUS PONTII LEONTII, Eiul., T.
u. Komm. , Berlin New York 1993,



Spigolature tardoantiche 55

DELLA CORTE F.,, Venanzio Fortunato, il poeta dei fiumi, in AA.VV., Ve-
nanzio Fortunato tra Italia e Francia, Atti del Conv. Internaz. di Stu-
di, Valdobbiadene 17 maggio 1990-Treviso 18-19 maggio 1990, Treviso
1993, pp.137-147.

DE MEO C., Lucio Anneo Seneca: Phaedra, Bologna 1990.
DEVALLET G., Le Corpus Felicianum des thermes d’Alianas, in AA.VV,,

Memorabile factum. Une célébration de lévergétisme des rois vandales
dans UAnthologie Latine, «Antiquités africaines» 21 (1985), pp.211 -
230.

DI BRAZZANO S., Venanzio Fortunato. Opere /1, Roma 2001.

DI SALVO LUCIA, T. Calpumio Siculo, Ecloga VII, intr., ed.crit., trad. e
comm., Bologna 1990.

FO A., I’ Appendix Maximiani (=Carmina Garrod-Schetter): edizione critica,
problemi, osservazioni, «Romanobarbarica» 8 (1984-85), pp.151-230.

GEORGE JUDITH W., Venantius Fortunatus. A Latin Poet in Merovingian
Gaul, Oxford 1992,

EAD., Venantius Fortunatus: Personal and Political Poems, ir. w. notes and
intr., Liverpool 1995.

GNOLI R., s.v. marmo, E.A.A. suppl. 1970, pp.460-461.
GNOLI R., Marmora Romana, Roma 1971.

HOSIUS C., Die Moselgedichte des Decimus Magnus Ausonius und des Ve-
nantius Honorius Clementianus Fortunatus. Herausgegeben und erkliirt
von C. H., Marburg i.H. 19263 (rist. anast. Hildesheim-New York 1981).

KAY N.M., Ausonius Epigrams, w. t. intr. conun., London 2001.

KELLER O., Tiere des klassische Altertum, Leipzig 1887.

ID., Die antike Tierwelt, voll.I-1l, Leipzig 1909-1913.

LA PENNA A., Gli svaghi letterari della nobilta gallica. Il caso di Sidonio
Apollinare, «Maia» 47, 1995, pp.3-34.

LEITNER H., Zoologische Terminologie beim Alteren Plinius, Hildesheim
1972.

LEO F., Venanti Honori Clementiani Fortunati presbyteri Italici Opera poe-
tica, rec. et emend. F.L., Berolini 1881.

LOYEN PA., Sidoine Apollinaire, 1. ét. et trad., Paris, 1, Potmes, 1960.

LOSCHHORN B., Die Bedeutungsentwicklung von lat. organum, «Mus.
Helv.» 28 (1971), pp.193-226.

LUETJOHANN C., Gai Solli Apollinaris Sidounii, Epistulac et Carmina,
Berlin 1887.



56 Lucia Di Salvo

LUISELLI FADDA ANNA MARIA, Cithara barbarica, cythara teutonica,
cythara anglica, «Romanobarbarica» 10, 1988-89, pp.217-239.

MALASPINA ELENA, Lidrovora di Unirico. Un epigramma (A.L.387
R.2=382 Sh.B.) e il suo contesto storico culturale, «Romanobarbarica»
13 (1994-95), pp.43-56.

MALETTO L., s.v. Bialowieza, foresta di, G.D.E. 111, 1985, p-307.
MESSINA A., s.v. bisonte, G.D.E. 111, 1985, pp.389-390
ID., s.v. bufalo, G.D.E. 111, 1985, pp.791-792.

MEYER W., Der Gelegenheitsdichter Venantius Fortunatus, Abhandlungen
der kéniglichen Gesellschaft der Wissenschaften in Géttingen, philolo-
gisch-historische Klasse, n.F. IV 5, Berlin 1901.

MORETTI A., WARD-PERKINS J.B., s.v. marmo, E.AA. 1V, 1960, pp.860-
870.

MYNORS R.A.B,, Virgil. Georgics, ed. w. comm., Oxford 1990,

NAGY L., Az Aquincumi Orgon (trad. in tedesco: Die Orgel von Aquincum),
Budapest 1934.

NAVARRA L., 4 proposito del De navigio suo di Venanzio Fortunato in
rapporto alla Mosella di Ausonio e agli “Itinerari” di Ennodio, «Studi
storico-religiosi» 3 (1979), pp.79-131.

NISARD C., Venanti Honorj Clementiani Fortunati, presbiteri Italici, ope-
ra poetica miscellanea.- Venance Fortunat. Poésies Mélées traduites en
frangais pour la premitre fois par M.C.N., avec la collaboration, pour
les livres I-V, de M.Eugene Rittier, Paris 1887,

PECERE 0., Selene e Endimione (Anth.Lat.33 R.), «Maia» 24 (1972),
pp.303-316.

PERROT J., Lorgue de ses origines hellénistiques & la JSin du XIIF siecle,
Paris 1965.

REINACH TH., s.v. lyra, D.S. 111 2 (1904), pp.1437-1451.
REYDELLET M., Venance Fortunat. Poémes, 1-11, Paris 1994-1998.

ROBERTS M., The description of landscape in the poetry of Venantius For-
tunatus: the Moselle poems, «Traditio» 49 (1994), pp.1-22.

RUELLE C.E, s.v. hydraulus, D.S. 111 1(1899), pp.312-318.

SIMON W., Claudiani Panegyricus de consulatu Manlii Theodori (Carm.16
und 17), Berlin 1975,

SIMONETTI M., La produzione letteraria latina JSra Romani e Barbari (sec.
V-VIII), Roma 1986.

TITTEL K., s.v. Hydraulis, PW. R.E. IX, 1916, coll.60-77.



Spigolature tardoantiche 57

TOYNBEE J.M.C., Animals in Roman life and art, Ithaca-New York
1973.

WELLMANN M,, s.v. Biiffel, PW. R.E. 1111, 1897, coll.992,51-993,5.

WILD J.P,, Textile manufacture in the Northern Roman Provinces, Cam-
bridge 1970.

WILLE G., Musica Romana, Amsterdam 1967.






59

Waltharius 1410-20: ironia erética y cédigos heroicos
frente al “scurrili certamine” (1425-42)"

di Rubén Florio

En los tltimos compases del Waltharius' el autor presenta un
combate singular al que denomina “scurrili certamine”. Durante su
transcurso, dos de los tres guerreros mds importantes se entrecruzan
bromas sobre sus respectivos estados ffsicos y menguadas posibili-
dades de acci6n (V. 1425-42). Se trata de los parlamentos de Ha-
ganén y Valtario (de basto estilo burlesco, presumiblemente usual
entre guerreros germdnicos, y familiar para el piiblico de ese tiem-
po)’, en los que cabe sospechar connotaciones eréticas debido a la
acumulacién de términos, giros y metéforas ya utilizados con esos
sentidos por autores de la latinidad clésica, antigua y tardfa; entre
ellos, Plauto, Terencio, Lucilio, Catulo, Propercio, Ovidio, Marcial,
Petronio, Juvenal, Ausenio, y hasta el propio Virgilio, de extremada
sutileza en insinuaciones de tal tenor.

Después de una terrible batalla en la que los dltimos guerreros
en pie, Guntario, rey de los francos, y Haganén, su vasallo, miden
su fuerza y destreza con las de Valtario, sigue una escena donde
dos de los tres sobrevivientes intercambian mofas sobre el futuro
que les espera a la luz de la maltrecha condicién ffsica de ambos.
El recuento de las pérdidas sufridas registra: la mano derecha de
Valtario y una piema de Guntario; en cuanto a Haganén, el ojo de-
recho, un tajo profundo en la cara y seis muelas. En la socarrona
disputa Haganén habla primero. Le recomienda a Valtario dedicarse

* Este trabajo ha sido posible gracias a dos subsidios para investigacién, otorgados
por la Universidad Nacional del Sur y por la ANPCyT, BID 1201/0C-AR
PICT2002 n® 12619. Su publicacién, en cambio, sc debe al firme, sostenido,
humanista aliento de Ferruccio Bertini. Mi agradecimiento por su confianza.

' Waltharius, (ed. R. Fuorio), Madrid-Bellaterra 2002, cuyo texto latino reproduce
el de K. Smrecker Editio maior en los Monumenta Germaniac Historica, Poctac
Latini Medii Aevi, V1 (Nachtrige zu den Poetac Aevi Carolini) fasc. 1 (Weimar,
1951, pp. 1-85); el prélogo de Geraldo, de Poetae, V 2, 1939, pp. 405-408.

* Cfr. Kravz 1980, p. 57; Zusmior 1989, p- 60. ZioLkowski 2001, p. 41, rcsallu. los
juegos de palabras en la obra y extiende esa apreciacién de estilo a la antigua
literatura genménica: “For warriors to rib each other about life-threatening
wounds was routine in older Germanic literature™.



60 Rubén Florio

a la caza de ciervos para, con su piel, fabricarse guantes; el dere-
cho tendrd que llenarlo de lana, disimulando la falta del miembro
que perdiera en batalla. Esta merma le acarreard problemas y burlas
diversas: llevar la espada larga en el flanco derecho (contrariamen-
te a la costumbre de su pueblo), abrazar a su esposa con el brazo
izquierdo, de mal agiiero; en suma, hacerlo todo con esa mano. Val-
tario, a su vez, le recomienda renunciar a la carne de jabalf, y le
recuerda que la pérdida de uno de los ojos lo obligar4 a dar é6rdenes
y mirar de soslayo a siervos y soldados. Termina aconsejdndole que,
al volver a su casa, haga una mezcla peculiar, pues sirve tanto de
alimento como de medicina.

No es que las pullas evidencien o confirmen la ingenuidad de
castos frailes retirados del mundo y dedicados a la regla mon4stica.
Scurrilis (lenguaje reprobado por el cristianismo)® es palabra de un
monje o un laico culto, 0 un clérigo*; bien sabfa, entonces, cudl era

? Desde la Biblia, Eph. 5, 4; Tertuliano, spect. 16, 5: quodsi nobis omnis impudicitia
exsecranda est, cur liceat audire quod loqui non licet, cum etiam scurrilitatem et
omne vanum verbum iudicatum a Deo sciamus?; Alcuino, epist. 56 (PL. 100,
224A). Smaragdus S. Michelis, com. in reg. S. Benedicti (PL. 102, 804C):
Scurrilitates autem dicuntur ioca turpia et improba, vel irrisionibus digna, quac a
monachis omnimoda debent esse aliena; cfr. Rabano Mauro, de vitiis et virtutibus
(PL. 112, 1393B), ¥y en actas de concilios: PL. 130, 346D; 130, 408B; 134, 37C.
Cicerén lo habfa desaconsejado en varias ocasiones; cfr. de or. 2, 244-247. Ese
lenguaje es caracterfstico de un scurra, a quien SAGGESE 1994, p. 53, define:
“il personaggio & ormai un volgare maldicente”. Remitimos, finalmente, al muy
completo registro que, sobre el término y sus ‘glosas’, sinonimias segin el uso de
los diferentes autores cristianos, palabras con que habitualmente se lo encuentra
asociado (como turpis, obscaenus), las distintas condenas y castigos de la Iglesia
a quienes lo empleaban, consigna Ricimer 1994, pp.108-111, 125-145,

Biscrorr 1971, p. 92, apunta que el término clerici no solo designa “ecclesiastical
persons, but includes all those who have leamed and can speak Latin”, WERNER
1990, p. 107, afirma, en contra de gran parte de la critica, que ¢l Waltharius
no es obra de un monje (propone como su autor a Enmuoldo Nigello, diestro en
el uso de la ironfa), que fue escrito en el siglo IX y que estaba destinado a ser
lefde, no en los monasterios, sino en la corte (de Luis el Piadoso). No obstante,
de suma agudeza es el Juicio de Mora-Lenrun 1994, p- 146, quien, a propésito
de una nota de A. Onnerfors (segin la cual el tema del poema remitirfa a
las campaiias victoriosas de Carlomagno contra los hunos a fines del s. V1),
distancia al Waltharius de los poemas de corte panegfrico de esa época (como
el que escribi6 Ermoldo) y se pregunta: “mais peut-on imaginer un clerc de la
cour d’Aix remplagant I'empereur par un héros imaginaire, dans un potme ob

) . . .
dailleurs les adversaires ne sont pas les Huns, mais ‘ces vauriens des Francs’,
Franci nebulones?™.

-~



Waltharius 1410-20: ironfa erdtica v cédigos heroicos frente al “scurrili certamine” 61

el contenido y los términos de una disputa bufona, y, como aveza-
do hombre de letras, también sabfa que el erotismo se expresa con
vocablos equfvocos, ambivalentes met4foras, recursos de un cédigo
que traslada a sentido diverso del usual cualquier elemento de acti-
vidad practicada por el hombre. Al igual que en nuestro tiempo. Y,
finalmente, en tanto depositario de una larga tradicién al respecto y
por experiencia de vida, sabfa de una técita interdiccién para expli-
citar determinados términos y acciones. Quintiliano (VII 3, 38-39)
habfa declarado hacfa tiempo que ninguna palabra es indecente por
naturaleza (nec sit vox ulla natura turpis), pero que en algunas cues-
tiones era preferible respetar la costumbre de la decencia (pudoris
more). Todo un reconocimiento sobre la autoridad de las normas so-
ciales, confirmacién de las ideas de Cicerén sobre el decoro (de off.
I 35, 127, quod facere non turpe est, modo occulte, id dicere obsce-
num est), cuya continuidad favorecieron los primeros pensadores de
la nueva fe (cfr. san Agustin, civ. XIV 23, 17). No es sencillo, pues,
reconstruir, en un contexto cultural como el del cristianismo (poco
Propicio a menciones directas de sexo), el significado preciso de un
pasaje ambiguo a partir de un vocabulario escurridizo y cambiante
por la naturaleza misma de los temas a los que hace referencia, casi
siempre carente de glosa o cualquier otro tipo de explicacién de
sus claves. Por tanto, de muchos de sus sospechados sentidos solo
podemos arriesgar conjeturas®.

Se ha subrayado recientemente la conjuncién de violencia y
sexo subyacentes a lo largo del Waltharius’. Afiadimos que estos
aspectos se presentan en registros absolutamente disfmiles: si bien
encontramos violencia psfquica (sufrir exilio en condicién de rehén),
y ffsica a raudales (en cada combate)’, el sexo, en cambio, est4 men-
cionado, de manera directa, en esporddicas puntualizaciones; en este
aspeclo, el papel de la Iglesia, al ejercer casi en exclusividad la ta-
rea de formacién de la cultura y de conversién de las mentalidades
durante el Alto Medioevo, no fue poco. En contraste, los 18 versos
que ocupa la disputa burlesca (un lusus en sf mismo), potenciada

* De tales incertidumbres existen ejemplos en la latinidad cldsica; v.g. sopio,
Catulo, 37, 10.

¢ TownsexD 2000, p. 83. Guntario, en cambio, confirma la propuesta como reverso
de la misma.
A instancias de los modelos épicos precedentes, tanto romano cuanto germano;
cfr. Garrisox 1994, pp. 111-140.



62 Rubén Florio

por el vino y favorecida por una larga familiaridad®, sorprenden por
la acumulacién de vocablos y variados giros de conocida tradicién
equivoca. El pasaje merece atn un estudio detenido, pues parece
poco probable que sea apenas una fortuita casualidad el encuentro
de tantas expresiones de tal tipo en tan breve espacio. En lo inme-
diato, consignamos aquellas cuyo sentido traslaticio es conocido con
bastante exactitud desde los usos precedentes en autores cldsicos®;
abrimos signos de interrogacién en las restantes.

Sospechosas de doblez, en las mofas del “scurrili certamine”
encontramos referencias a dos actividades que todavfa en nuestros
dfas tienen connotaciones eréticas: la caza (cervos agitabis, 1425)°,
y la comida (carnem aprinam, 1436)". Tono similar se advierte en
el material (corio y wantis) con que Valtario deberfa cubrir su mano
manca, por su conlacto con sine fine fruaris (circunloquio sobre el
largo goce carnal)'?. Se suma la alusién a una costumbre marcial de

® W. 1424: “Inter pocula scurrili certamine ludunt”. “Ludo” fue usado en sentido
erftico por los autores cldsicos (Marcial, 1 4, 7-8: innocuos censura potest
permittere lusus: / lasciva est nobis pagina, vita proba), e ineluso en Ex. 32, 6
(Tertuliano, ieiun. PL. 2, 960C; san Jerénimo, epist. 22, 8, 15). La franqueza en
el trato estd promovida por una relacién de confianza prolongada: fidei memor
antiquae (. 1439) revive memor antiquae fidei (W. 478). ZioLxowsk1 2001, pp-
43-51, revisa exhaustivamente las distintas posibilidades semdnticas de ludo.
Para las duplicidades, eufemismos, giros del huidizo universo erético, hemos
consultado los estudios de Erxour 1954, Mo~NTERO CARTELLE 19912, ApAMs 1982,
y URfa Varewa 1997,

¢Contaminacién entre el contundente agitarit equum de Hor. sat. 11 7, 50 y el
ambiguo agitantem cervos de Ovidio, met. 111 3562 De Ovidio también procede el
sintagma sub imagine (met. 111 250; VII 360 = . 1428). No puede descartarse,
fijando el foco solo en cervus, ambigua alusién a otros sentidos, cfr. Marcial, 11
91, 12. Relaci6n con la eréliea, Virgilio, Aen. IV 69-73; Horaeio, carm. 111 12,
10-12.

Los castigos por transgresiones sexuales involucran abstinencia de alimentos
(nétese el vitabis que condiciona carnem aprinam); véanse las penas impuestas
en el Liber Gomorrhianus de Pedro Damign (PL. 145, 159B-190D) y en los Libri
Decretorum de Burchardo de Worms (v.g., sobre la sodomfa: PL. 140, 932A-
933B). Sobre las abstinencias para disminuir el deseo sexual, véase ROUSSELLE
1989, p. 202,

Cfr. Marcial, V 78, 27; Priap. 26, 4. ;Aludirfan corio y wantis, unidos con sine
Jine fruaris, a un consolador de cuero? En la comedia griega (Herondas, mimo
V) estd atestiguado el uso de consoladores de cuero por parte de las mujeres:
BooBov; efr. Cusinciaw 1966, p. 35; Cavarteno 1997, p. 42. La etimologfa
df’ Soranus (membranum matricis, cfr. Mawrsy 1991, p. 156) permite alusiones
diversas, como ¢l juego de sentidos de Horacio, Sat. II S, 83 (corio uncto).

©

]



Waltharius 1410-20: ironfa erdtica v cédigos heroicos frente al “scurrili certamine” 63

la época con 1érminos sustitutivos de los 6rganos sexuales (femori
gladium)®, y sus acciones (subintrat, eufemfstico por “penetrar”),
sus complementos (amplexu, “abrazo erético”, sinistram y laeva
manus, la encargada de las tareas “sucias” o propésitos sexuales
y excretorios), (transversa tuendo, evoca la ristica comicidad de
Virg. B. 3, 8: transversa tuentibus hircis), (domum venias laribusque
propinques, el burdel y jsus guardianes?)'*, y a una peculiar mezcla
destinada a Haganén (lardatam pultam), cuyos ingredientes (de mul-
tra farreque) le confieren doble eficacia (victum atque medelam); asf
pues, por grasa y untuosa, buena para comer y también para aplicar
en zonas excoriadas.

El objetivo de este trabajo consiste en demostrar que el scurrile
certamen est4 precedido por una introduccién de 11 versos (. 1410-
20), también de contenido erético, pero puesto al servicio de una
deliberada finalidad ética, con palabras dictadas por el dolor de las
recientes mutilaciones y la indignacién por la conducta de Guntario;
Y, colateralmente, que esa introduccién, sumamente cargada de am-
bigiiedad erética, constituye el marco mds adecuado al intercambio
de las mofas equfvocas que se cruzan Haganén y Valtario, exentas,
en cambio, de connotacién moral, en consonancia con la distensién
impuesta por el vino y habilitadas por una larga amistad.

La Eneida, como toda obra paradigmdtica, grabé en la memoria
literaria, de manera indeleble, palabras, giros, hemistiquios, versos,
comportamientos'®. Arma, el término inicial del poema, al tiempo
que de uno de sus momentos més famnosos, recurrié a lo largo de
la literatura latina posterior en miiltiples contextos y con diversos
sentidos'’. Varios siglos después, el autor del Waltharius, experto
conocedor de la epopeya virgiliana, recogié el sustantivo para usarlo
no solo en su valor mds propio y acorde con su poema épico, sino

" Gladium = penis impone a femur (= penis o cunnus) el sentido de cunnus.

" Cfr. Marcial, IX 41, 1 ss; X1 73, 4; I 43, 14; Ovidio, a.a II 706.

" Los lares estaban representados por adolescentes que tenfan en su mane un
cuemo de la abundancia.

' Véase SciaLLer 1992, pp. 9 y 12. Para su importancia en la época carolingia,
Muxk Osex 1992, 11, pp. 196-202.

" Véase Covrcerte-CouRceLLE 1984, vol. I, passim. La referencia vale tanto para
el término general, como para los individuales (ferrum, gladius, ensis, pilum, etc),
segiin puede apreciarse en el poema de Enodio, carm. 2, 132, De Boetio spatha
cincto, (ed. Hartel), p. 602; véase el trabajo de Snanzer 1983, pp. 183-195, quien
muestra la reutilizacién erética de ténminos militares al inicio del medioevo.



64 Rubén Florio

también en los traslaticios con que subrepticiamente lo signara Vir-
gilio en otro pasaje de la Eneida, y, notoriamente, algunos poetas
latinos posteriores. No es extrafio, entonces, que este término, de tan
estrecho contacto con la epopeya por su significado, se encuentre re-
petidas veces en distintos momentos del Waltharius'®. Es sugestiva,
en cambio, la aparicién que registra hacia el final del poema, donde
parece haber sido usado con sentido ambivalente.

Propio de la ironfa es la generacién de equfvoco, fundado sobre
el sentido de una palabra, giro o pasaje que admite diversa interpre-
tacién, o, menos lateralmente, entenderla como el tropo consistente
en decir una cosa con la intencién de significar otra®. El autor del
Waltharius conocia el recurso; asf lo demuestra su mencién explfci-
ta en un momento del didlogo entre los novios, cuando Hildegunda
sospecha sentido figurado en la propuesta matrimonial de Valtario:
virgo per hyroniam meditans hoc dicere sponsum (235). La introduc-
cién del nombre de la figura retérica en la narracién heroica no solo
autoriza a pensar que el procedimiento era frecuente en los escrito-
res de la época, incluso no mediando mencién explicita o seiial neta
del mismo®; més aun, formaba parte de un c6digo compartido por el
piblico, que, por tanto, entendfa el sentido subyacente del mensaje
equivoco.

s Cfr. W. 6, 20, 69, 85, 197, 413, 787, 824, 919, 1025, 1068, 1191, 1227, 1243,
1270, 1277, 1286, 1303, 1359, 1397, 1414.

% Cfr. Cicerén, de or. 2, 269; Quintiliano, I1X 2, 44, 65; Isidoro de Sevilla, etym.
2, 21, 42: Ironia est cum per simulationem diversum quam dicit intelligi cupit
(repdrese que es Valtario quien refiere sobre las segundas intenciones que
Hildegunda atribuy6 a sus palabras: «Absit quod memoras! Dextrorsum porrige
sensum: / Noris me nihilum simulata mente locutums, 241-2); Knox 1989, pp.
7-37; ScuoeNTIES 2001, pp. 77-83.

% Para GReex 1979, p. 21, este ejemplo confirma que la ironfa era una forma de
discurso corriente de la poesfa medieval. TowNsEXD 2000, pp. 74-77, propone
sofisticada interpretacién del pasaje. En cuanto al lenguaje figurado, el recurso
llamado inversa verba est4 citado por Cicerén (de or. 2, 261) y Frontén (AurCaes.
111 17, 2) remonta su uso hasta Sécrates: Quo ex homine [Socrate] nata inversa
oratio videtur, quam Graece eipwveiav appellant?. Al respecto, interesante
nota en MINNIS-Scort-WaLLace 1988, p- 205: “Alexander’s Sum of Theology,
Aquinas and Henry of Ghent explain that all kinds of figurative language,
including proverbs, parables, likenesses, ironies, and metaphors, are part of the
literal sense of Scripture™. Finalmente, Gobyax 1985, p. 76, destaca, inds que
la diserepaneia entre lo dicho y pensado por cada personaje, las sugerentes
vacilaciones y ambigiiedades de sus discursos, parte de una técnica que lo
lleva a concluir: “The delicacy of this scene is distinctive of the best of the
Waltharius-poet’s an, and it is without parallel in Carolingian poetry”.



Waltharius 1410-20: ironfa erdtica v cédigos heroicos frente al “scurrili certamine” 65

Ha terminado el iiltimo combate. Los tres guerreros han sufrido
mutilaciones diversas. Mientras restafian sus heridas, Valtario invita
a beber a sus vencidos contrincantes. Con clara intencién jerdrqui-
ca, no exenta de cortesfa, dispone que su prometida, Hildegunda, le
sirva vino a Haganén, luego a sf mismo, y finalmente a Guntario, rey
de los francos, quien se habfa comportado indolente, falto de ener-
gfa y de valor en la batalla®. Sin embargo, cuando la joven lleva la
primera copa, Haganén reordena la secuencia que el héroe acababa
de establecer, y, declinando la gentileza del vencedor, lo coloca en
primer lugar. Los argumentos en los que funda la modificacién de la
serie son épicamente incuestionables: Valtario habfa demostrado ser
no solo un guerrero de mayor coraje que él, habfa también superado
a Haganén y a todos los demds en el empleo de las armas:

Francus at oblato licet arens pectore vino

«Defer» ait «prius Alpharidi sponso ac seniori,

Virgo, tuo, quoniam, fateor, me fortior ille

Nec solum me sed cunclos supereminet armis. (W. 1417-20).

Hasta ese momento ninguno de los elementos citados ha trans-
gredido la panoplia heroica tradicional. Pero debe notarse que, a
continuaci6n, se anuncia y comienza el certamen de chanzas entre
los dos guerreros mds valientes, Valtario y Haganén, sobre el estado
ffsico en que se encuentran después de la lid heroica y sus conse-
cuencias en la vida futura. Esas bromas, de tinte erético, nos hacen
volver la mirada sobre el verso donde Haganén menciona el instru-
mento —las armas— por el que Valtario supera a todos los guerreros
de su tiempo, incluido él mismo, y considerarlo como la bisagra de
un cédigo dual, heroico-burlesco, sumaniente apropiado para intro-
ducir las mofas que siguen, alineadas en el mismo género. )

Arma, como hemos sefialado antes, es un término que tiene es-
trecha relacién con la epopeya; su cardcter armoniza con el inicio
=y todo otro pasaje— de la Eneida. Pero Ovidio, transgrediendo los
Ifmites del género, desde la épica misma cuestiona la competencia
y alcance de su influjo, y, conectdndolo con la elegfa, amplfa su
campo de accién™. A partir de esa recomposicién significativa pue-

—————

* W. 1410-15: <lam misceto merum Haganoni et porrige primum; / Est athleta
bonus, fidei si iura reservet. / Tum pracbeto mihi, reliquis qui plus toleravi. /
Postremum volo Guntharius bibat, utpote segnis / Inter magnanimum qui paruit
arma virorum / Et qui Martis opus tepide atque enerviter egit».
met. 1 456: ‘quid” que ‘tibi, lascive puer, cum fortibus armis?’, le pregunta Apolo
a Cupido; y este responde, 1 463-165: ‘figat tuus omnia, Phoebe, / te meus



66 Rubén Florio

de suponerse la sutileza erética de Virgilio cuando volvié a utilizar
el término en un contexto de la Eneida en que coinciden el tono
heroico y el elegiaco. En ese pasaje (den. 1V 495-6: arma viri thala-
mo quae fixa reliquit / impius exuviasque omnis lectumque iugalem),
Dido le ruega a su hermana colocar sobre la pira —para destruir-
las- las armas que Eneas (aludido por un referente, viri, de clara
connotacién erética®), al partir, abandoné en el t4lamo (marca de su
importancia es la recurrencia, en versos sucesivos, en el discurso de
la reina, evocando un espacio general y otro particular, thalamo -
lectum iugalem). Ast contextualizada, la palabra es urgida a reinfor-
mar la valencia con que habfa inaugurado la Eneida, convirtiéndose
en eufemismo sexual®',

El parlamento en que Haganén elogia a Valtario, destacando
que su estatura heroica lo hace merecedor de ocupar el primer lu-
gar en la ronda de vino, continda, segiin sefialamos, al del guerrero
aquitano, quien se habfa encargado de calificar el comportamiento
de cada uno de los contendientes de la siguiente forma: consigna la
valentfa y destreza de Haganén (athleta bonus) y evalda su propia
participaci6n (reliquis qui plus toleravi), pero relega al tercer lugar a
Guntario, y justifica esa ubicacién con una certera nota donde su-
braya el poco digno comportamiento demostrado en el combate:

«Postremum volo Guntharius bibat, utpote segnis
Inter magnanimum qui paruit arma virorum
Et qui Martis opus tepide atque enerviter egit». (W. 1413-5).

No es este el tinico pasaje en que Guntario sufre fuerte repro-
baci6n moral por su conducta®, reiiida con la que, a lo largo de

arcus’ ail; ‘quantoque animalia cedunt / cuncta deo, tanto minor est tua gloria
nostra’ (cfr. Cozte 1991, p. 149). El diverso sentido de “arma™ se hizo notar
muy pronto desde la elegfa; asf en Propercio, I 3, 16; Ovidio, am. 19, 26.
Consigna WiLLans 1999, p- 163: “Since men who played the insertive role
were performing precisely the action that was understood to be masculine by
definition, the noun rir (*man”) and its derivative adjectives and adverbs often
have a specific nuance, referring not simply to a biological male but to a fully
gendered “real man™, that is, one who penetrates”.
¥ Bancuies: 1994, p. 19, consigna: “drma & interpretabile in latino anche come
cufemismo sessuale [...] Il fatto & che Enea & stato nella camera da letto di Didone
e vi ha dimenticato (fatalmente) le sue epiche armi (den. 4,495 sgg)”. En la
secuencia virgiliana, thalamo y, luego, lectum iugalem, enmarcan e imprimen al
médulo arma viri, una ambigiledad propicia para ser lefdo con sentido erético.
Otro tipo de contextualizacién habrfa favorecido el mismo sentido en un pasaje
de Prudencio, cfr. FLonio 2004.
¥ Cfr. W. 1399-1400; 1405-6.

i)



Waltharius 1410-20: ironfa ertica v cédigos heroicos frente al “scurrili certamine” 67

la literatura épica precedente, habfan mostrado distintos personajes
heroicos. Es significativo que su entrada en la contienda final esté
descripta con un médulo poco halagiiefio sobre su fortaleza ffsica
(modica vi, 1295), paralela a su reaccién espiritual (genva labarent,
1326) cuando Valtario lo increpa con un violento bramido de guerra.
Varias son las degradaciones que el narrador va adjuntando sobre
la estatura “heroica” de Guntario; poco después le descarga tremens
stupidusque, uniéndolo a stetit; finalmente, Guntario cae a los pies
de su rival, desenlace humillante de una contienda épica construi-
da desde la Eneida®. Su condicién de rey agrava la condena de
Valtario, quien, con sus palabras, no tiene apenas la intencién de
relegarlo al dltimo lugar de la serie. Su juicio involucra tres esta-
dios de connotacién tanto ffsica cuanto moral, representados por tres
palabras: segnis, tepide y enerviter, eslabones concurrentes de una
cadena semdntica que se relaciona con el fundamento esencial de la
epopeya: arma-Martis opus. Junto a segnis, término inicial de la des-
calificacién (de gradacién ascendente), la construccién preposicional
(inter) parece sugerir la actitud de espectador timorato del rey, atra-
Pado en medio de un combate donde sobresalen los dos guerreros
mejor dotados, moral y ffsicamente (magnanimum virorum)?. Los
dos términos restantes, asociados a un verbo no extrafio a connota-
cién erdlica (egit)®, también conciernen a su participacién personal:
el primero, tepide, recogiendo al precedente®, acentiia la nota acerca
de un espfritu sin ardor o energfa suficiente en la contienda marcial;
el segundo, enerviter, relaciona muy directamente la degradacién con
el dmbito masculino m4s fntimo, el del sexo. Cargado de una ironfa
que encierra fuerte suspicacia sobre las dotes varoniles de Gunta-

————————
% Stetit, quizis con aguda memoria, remilirfa, inverso sensu, a la situacién de
Eneas cuando se inicia la dllima escena de su aventura (Aen. XII 938: stetit
acer in armis). Significativa coincidencia de términos y situaciones, referidos
a Guntario y Tumo frente a la batalla decisiva: femur (W.1364, Aen. XII 926);
concidit-incidit (W. 1365, Aen. XII 926), ictum-ictns (W. 1363, Aen. XII 926);
ante pedes-ad terram (W. 1365, Aen. XII 927).
Sugestivo precedente en el uso de la preposicién inter, con la misma funcién
¢ intencién erética, en Tibulo 1 10, 57-58: at lascivus Amor rixae mala verba
ministrat, / inter et iratum lentus utrumque sedet. Nétese la particular relacién
entre el significado de inter y la disposicién, en la estructura de la frase, de los
" términos por ella involucrados. _ ) )
Cfr. Juvenal, 6, 58: quis tamen adfirmat nil actum in montibus aut in speluncis?;
“ Arobio, nat. 5, 21. .
= Servio, den. 1 423: segnem, id est sine igni, ingenio carentem dicimus.

7

']



68 Rubén Florio

rio, el adverbio involucra también al plano moral, aludiendo a las
pobres aptitudes del rey para cumplir con nobleza los ideales de la
epopeya, y, lateralmente, la intencién de Valtario por expulsarlo del
universo heroico. La ausencia de Guntario en la escena final de las
bromas que intercambian Haganén y Valtario constituye la consuma-
ci6én efectiva de tal exclusién.

Ahora bien, si las palabras empleadas permiten inferir que
Guntario se ha comportado poco virilmente en la batalla, no serfa
desatinado sospechar que los elogios que se lanzan entre sf Valtario
y Haganén se relacionan, en el fondo, también con la virilidad. En
medio de un discurso cuyos términos (como acabamos de ver) se
connotan ambiguamente con sentidos del dmbito sexual jcudl es,
entonces, el verdadero valor de la palabra armis con que Haganén
cierra su alabanza a las cualidades guerreras de Valtario? El juicio
de Haganén tiene una primera, rdpida y efectiva confirmacién en los
hechos acaecidos hasta entonces. Valtario habfa demostrado fortale-
za ffsica y espiritual durante su cautiverio y en los combates libra-
dos como jefe de las tropas de los hunos; luego, al resistir el hambre
y la tentacién carnal durante su huida (. 425-7); asimismo, habfa
aventajado como estratega a sus contendientes, solos o en grupos, y
los habfa derrotado, aun cuando hubiera sido superado en niimero.
Todo ello avala la expresién laudatoria de Haganén sobre las cuali-
dades heroicas de Valtario: cunctos supereminet armis (W. 1420).

Pero las palabras tienen también una historia semdntica, una
vida a lo largo de la que los usuarios van incorpordndoles nuevos
sentidos, o relaciondndolas por contigiiidad de significantes, o in-
terpretdndolas de acuerdo con el contexto cultural de la época en
que los textos son lefdos o, particularmente durante el medioevo,
ofdos (con significados dispares al del texto y contexto cultural de
origen)®. Esos nuevos sentidos y convergencias favorecen la diversi-
ficacién multfvoca de su acervo y la ambigiiedad en su empleo, y la
ambigiiedad presta a la ironfa su niejor sustento, pues este recurso
literario se resiste a una interpretacién unfvoca, obligando al lector
o espectador, en principio —segtin la disquisicién de K. Galinsky-,
a un proceso de comprensién mds matizada de las intenciones del
autor, el poetes®’. Como todo organismo vivo, la lengua de cada co-

% Al respecto, véase el amplio informe de ZioLkowski 1998, pp. 41-59.
3 GAuNsKY 1994, p. 305; Tromas 2000, pp. 392-393, hace notar que la
mterpretacién de Galinsky procede de pasajes de Rhetorica ad Herennium y



Waltharius 1410-20: ironfa erélica y cédigos heroicos frente al “scurrili certamine” 69

munidad no cesa de evolucionar, incorporando nuevos significados a
términos conocidos. Quintiliano consigna el fenémeno al referirse a
los mecanismos de la risa; si bien desaconseja (siguiendo a Cicerén,
de or. 2, 247) el uso de la mordacidad chocarrera en el orador (di-
cacitas scurrilis, VI 3, 29), reconoce que tal lenguaje (VI 3, 48) fue
empleado por alguien de la talla de Cicerén. Recuerda al final que
la risa puede originarse en una salida inesperada o cuando adjudica-
mos a una palabra un sentido distinto —no cualquiera, sin duda, sino
uno que, burléndolo, lo desvirtia o contradice- del habitual (Superest
genus decipiendi opinionem aut dicta aliter intellegendi, quae sunt in
omni hac materia uel uenustissima, VI 3, 84). Ello implica una com-
plicidad entre autor y piiblico que solo es posible cuando comparten
las claves léxicas de paso; estas permiten entender lo que cualquier
vocablo, en su uso cotidiano y literal, no dice (intellegitur enim quod
non dicitur, VI 3, 88). En el siglo X, por ejemplo, el uso del término
“arma”, designando los 6rganos sexuales masculinos, est4 atestigua-
do entre los escritores cristianos, tal como lo demuestra un pasaje
de Liutprando de Cremona, donde, para més datos, el autor inser-
la un verso de Juvenal y recrea su contexto satfrico-erético®. Esta
Suerte de metonimia fue habitual en los autores de la época, quizés
Por su eficacia para disimular alusiones directas al sexo en tiempos
de severa vigilancia moral, como el de los carolingios, perfodo en
el que, seglin Zumthor, un humor grueso termina invadiendo todos
0s géneros®. Estos integumenta no harfan sino manifestar la mani-
Pulacién que el poeta lleva a cabo del material tradicional, “muy
distinto —lugares comunes retéricos, motivos imaginarios, tendencias
lexicales— segtin los niveles de estilo, los géneros o el fin propuesto

\
De inventione de Cicerén. Véase Bootn 1986, p. 85. Frascuint 1998, p. 249,
apunla; “cuando la ironfa se torma burla agresiva que intenta herir moralmente
2 una persona, se denomina sarcasmo”. Este, creemos, serfa el caso. Mds sutil,
Pero no menos hiriente, el pasaje en que Ospirin, conversando con Atila, llama
a Valtario imperii columna, una calificacién que, por contrapartida, involucra a
Atila. Para que el recurso sea efectivo, el autor necesita que los destinatarios
E]c Su mensaje conozcan la dualidad del cédigo empleado, lo que confiere a la
ronfa un cardcter social; cfr. PERELMAN-OLBRECHTS-TYTECA 1989, p. 325.

En Antapodosis, 5, 32 CC(CM) 1998 (ed. P. Chiesa), habla de priapeia arma,
luego de citar a Juvenal, 6, 43: maritali porrigeret ora capistro. Cfr. BALZARETTI

002, p. 122, Wme 1970, pp. 204-205, puntualiza que, desde los primeros
escritores carolingios (como Teodulfo de Orleans) hasta Liutprando de Cremona
n luego Adalbero de Laén, el género satfrico se cultiva sin cesar.

Zuumior 1954, p. 29. Véase n.47.

2



70 Rubén Florio

al discurso™*. Asf pues, en el aludido pasaje del Waltharius, el re-
cuerdo de la sutileza virgiliana, consumada en el bumerdn de Ovi-
dio, parece ocultarse en un vocablo que aludirfa a aquella cualidad
varonil poco prédiga en Guntario. Si el reproche a la cobardfa de
este culmina en un término de fuerte connotacién sexual, enerviter,
el elogio a la valentfa de Valtario podria estar inscripto en la misma
Iinea, con un término que, ya en la epopeya mejor conocida por el
autor del poema y el publico de su tiempo, habfa sido usado como
eufemismo sexual, armis.

Esta conjetura se ve reforzada por el verbo junto al que se en-
cuentra y complementa, supereminet, que no serfa ajeno a una ironfa
erdtica de intencién degradante. Asociado a los despojos sufridos por
los combatientes, el pasaje podria estar conectado con uno de Vir-
gilio, de solemne gravedad, el de la descripcién de Marcelo al final
del libro VI de la Eneida, donde el poeta destacaba la superioridad
del que estaba destinado a ser victorioso sucesor de Augusto (Aen.
VI 855-6: insignis spoliis Marcellus opimis / ingreditur victorque vi-
ros supereminet omnis). Pero el autor del Waltharius, valiéndose de
uno de los sentidos del término, creemos lo transforma en ariete de
una burla. Inscripto dentro de los derivados de un vocablo (minae)
referido a todo aquello que sobresale de cualquier tipo de plano™, el
conjunto cunctos supereminet armis subrayarfa el coraje de Valtario
(victorioso, al igual que Marcelo), a través de una indirecta, con-
trastante y risuefia comparaci6n, consistente en cotejar los atributos
varoniles de los dos, en particular, contendientes m4s disfmiles. Una
burla y degradacién sexual que estarfa sutilmente adelantada tam-
bién con el mismo término (arma), luego del peyorativo segnis, en el
verso 1414: Inter magnanimum qui paruit arma virorum. Asf pues,
con esta elaborada perffrasis, el autor se encarga de sugerir que el
valor de héroes tan desiguales tiene directa relacién con el “tamaiio
apreciable”, segiin sobresalgan, de sus protuberancias masculinas.

En medio de tan fuertes alusiones er6ticas, mencionar a la pro-
metida de Valtario con el término virgo conlleva la intencién de im-
buir también al personaje femenino de la escena de la atmésfera de
sensualidad dominante. Esa intencién no est4 destinada simplemen-
te a ensalzar el comportamiento de Hildegunda; en la conservacién

¥ Zummior 1989, p. 178.

* Servio, den. IV 88: minae eminentiae murorum quas pinnas dicunt; cfr. Catulo,
115, 8; Ovidio, a.a I 517; Priap. 12, 14; 30, 1: 51, 28.



Waltharius 1410-20: ironfa ertica v cédigos heroicos frente al “scurrili certamine” 71

de su castidad al final del camino el autor recuerda, una vez mds,
la virtud cristiana de la abstinencia que Valtario habfa practicado,
la proeza més alta como caballero y como hombre. Virgo confirma,
ademds, explfcita declaracién anterior sobre la continencia sexual
de Valtario a lo largo de la huida, venciendo su bien dotada virili-
dad con tareas extenuantes durante el dfa, en tanto la duplicacién
descriptiva de la figura heroica —disimilada por la referencia a su
masculino comportamiento heroico— remite a contundente aproba-
cién cristiana. La alusién combina un fino humor referido a la clase
de apetito soportado por Valtario con un doble elogio —~como hombre
Y como caballero cristiano— por su resistencia:

Alque famis pestem pepulit tolerando laborem.

Namque fugae toto se tempore virginis usu
Continuit vir Waltharius laudabilis heros¥. (W. 425-7)

Pero Hildegunda es el tinico personaje que permanece indemne
al concluir el relato. Se ha conservado virgen y no ha sufrido pérdi-
da corporal alguna. En un contexto donde las batallas por el reino,
el tesoro, la vida, han sucedido delante de una mujer que manifiesta
su voluntad de pertenecer solo a Valtario®, el mds fuerte ejemplar
humano de su entorno, el término virgo deja entrever, lateralmente,
una clase de disputa primitiva, la del instinto por preservar el clan
con la mejor descendencia; la guerra, en calidad de antigua ceremo-
nia ritual, privilegiando a los mds aptos, es el marco propicio para
e‘l Certamen primordial que se libra en la naturaleza por cualquier
lipo de supervivencia®.

\

* Chr. Le Gorr 1985, p. 142. A partir de la época carolingia, la Iglesia intensificé
Su recomendaci6n de restringir la prdctica del sexo en el matrimonio y sostuvo
que tal actividad reducfa el vigor ffsico del hombre y hacfa peligrar su salud;
infiri6 entonces que la abstinencia sexual, ademés de virtud moral, favorecfa la
Vida militar. Desde esta perspectiva, la riesgosa situacién en que se encuentra
la Pareja harfa desaconsejable las relaciones camales. Véase Brunpace 2000,
P 153; cfr. Qdén de Cluny, Collationes, PL. 133, 562B, Ratherio de Verona,
fraeIOquia, PL. 136, 326B, Jonis de Orléans, De institutione laicali, PL. 106,

40A-B.
Andlisis detallado de estos versos en mi edicién, Waltharius 2002, p. 117.
* 545-7: «Obsecro, mi senior, gladio mea colla secentur, / Ut, quae non merui

35 Pacto thalamo sociari, / Nullius ulterius paliar consortia carnis!».

Cir. Carpin 1997, pp. 56-58. Warn 1993, p.283, considera a Hildegunda como
a figura heroica del poema, y que su mensaje, si lo tienc (sic), es “first, the
Beneral desirability of girls like Hiltgunde (whose best fate (not a perfect one,
for who would, in an ideal world, want a husband with no right hand?) is a man



72 Rubén Florio

Haganén y Valtario tendrdn a su cargo las bromas masculinas.
No podria ser de otro modo. Guntario es allf un espectador pasivo;
su presencia denuncia no solo tdcita censura por la defeccién de
su masculinidad, mds aun, su personaje atestigua el reverso nioral
del herofsmo, cuyo extremo opuesto representa Valtario, resuelto a
entregarse a la sublime muerte leroica antes que rehuir el combate
y vivir con deshonra. Con esta declaracién, que el autor pone en
boca de Valtario, lo convierte en supremo modelo de herofsmo. Sus
palabras tienen una doble importancia: por un lado, hablan de la
mayor de las virtudes heroicas —no temer a la muerte—, por el otro,
son pronunciadas antes de la batalla final, la decisiva, Y, a punto
de expirar el relato, como corolario de las cualidades heroicas de-
mostradas a lo largo de la narracién. En ese discurso, ademds, el
autor le asigna por antitesis ~y solo a Valtario en toda la obra- la
méxima distincién en términos de gloria®. La pervivencia de Gunta-
rio al final del poema parece indicar la afirmacién de la figura del
antihéroe, como modelo humano, en la sociedad de la época, encar-
nada en el hombre pragmitico, inepto para el combate pero de h4bil
discurso, manipulador de situaciones y personas en beneficio pro-
pio. Est4, por ello, explicitamente excluido de una competencia cuyo
contenido remite a connotaciones sexuales y cuyos guiiios secretos
estarfan reservados solo a quienes prueban la potencia de su virili-
dad en adversidad psiquica y ffsica. El narrador se ha preocupado
por destacar su inferioridad, sistemdticamente y hasta el final: en
tanto Valtario y Haganén se sientan, Guntario yace en el suelo (si,

like Walther), an, second, the need for warrior aristocrats to respect and treasure
such girls”. Virgo, finalmente, podrfa encubrir también una sutil ironfa sobre la
condicién sexual de Hildegunda, si se piensa que su comportamiento, luego del
ritual santiguo y apretén de manos de Valtario (W. 225-6), se ciiie a las normas
matrimoniales prescriptas por las costumbres germanas para las mujeres; cfr.
Tacito, Germania, 18, 4, y Powy 2003, p.137-138.

W. 1215-8: «Incassum multos mea dextera Suderat hostes, / Si modo supremis laus
desit, dedecus assit. / Est satius pulcram per vulnera quacrere mortem / Quam
solum amissis palando eradere rebus!». Repirese en los términos laus y dedecus,
en la contextualizacién propuesta por el momento en que son mencionados. El
primero sefiala la gloria por reconocimiento de los demds; dedecus funciona
como apésito de la prétasis precedente, el resultado eventual, por tanto, en este
conlexto, por antftesis concede a Valtario la calificacién implicita en decus, y
decus consigna la gloria adquirida como resultado de la virtus heroica, tal como
la marca Cicerén en el famosos pasaje de rep. 6, 25: suis te oportet inlecebris
ipsa virtus trahat ad verum decus; cfr. THoMAS 2000, pp. 234-238 y 241-245.
Para el tema de la pulchra mors, véase F Lorio' 2002, pp. 269-279,

40



Waltharius 1410-20: ironfa erdtica y cédigos heroicos frente al “scurrili certamine” 73

poco ha, a los pies de Valtario —1365—, ahora en posicién desven-
tajosa frente a los dos guerreros), ocupado en restafiar sus heridas
(. 1405-6). Después de la disputa verbal, el autor hace notar que
no puede valerse por sf mismo: Valtario y Haganén lo levantan, atn
quejumbrose, y ayudan a subir al caballo (W. 1444-5). Detalle no
menor es el significativo hecho de que, tratdndose del personaje mds
habil en el dominio de la palabra, no se le concede pronunciar ni
una sola; es una presencia muda, irrelevante, reducida a la categorfa
més insignificante durante toda la escena final. Asf pues, el término
enerviter que Valtario le aplica a Guntario, sintetizando su descali-
ficacién masculina, no puede interpretarse con el valor morigerado
de “poco nervio”, o el mas contundente y conclusivo de “cobarde™;
esos sentidos traducen la inequfvoca censura subyacente en los an-
leriores (segnis, tepide). Si su reverso es wviriliter, con enerviter el
héroe aquitano ha tratado al rey de “castrado”™?.

Para concluir, es necesario destacar que las distinciones im-
Puestas por estos versos no son ni ingenuas ni gratuitas. Podria pen-
sarse que la reprobacién a Guntario tuviera la intencién de sugerir
Cuestionamiento de la autoridad real. Esta posibilidad no se encuen-
lra ni siquiera esbozada en ninguna otra insinuacién similar dentro
de la narracién; por el contrario, la conducta de Haganén desesti-
Ma esa posible interpretacién. La escena, en cambio, no hace sino
Tecuperar la antigua concepcién romana sobre la virtud heroica: el
1ombre que posee y demuestra fortaleza, tanto moral cuanto fisica,
€S superior al que apenas puede exhibir tftulo no ganado®. Cice-
T6n recordaba que este principio habfa sido uno de los fundamentos
originarios de Roma*, y el Waltharius, en el curso de su accién vy,
sobre todo, en su desenlace, no hace sino confirmar tales principios.
Pero, ademds, de entre todos los personajes de la obra, los escasos
Vestigios del espfritu cristiano solo se encuentran en relacién con
'altario y Haganén; el aquitano agradece al Creador por la protec-

—

o Véase Knarz 1977, p. 130, .
Con ese sentido ya lo habfa usadoe San Agustin. civ. 6, 7: eosdem tamen homines
nfeliciter ac turpiter enervatos alque corruptos minime occultare potuerunt.
Murpocy 1996, p. 102, apunta: “Waltharius is a literary work by an ecclesiastic,
ut it has a political moral™. .
Tep. 2, 24: Quo quidem tempore novus ille populus vidit tamen id, quod fugit
cedaemonium Lycurgum... qui regem non deligendum duxit, sed !mbgndym,
qualiscumquc is foret, qui modo esset Herculis stirpe generatus; nostri illi etiam
um agrestes viderunt virtutem et sapientiam regalem, non progeniem quaeri

Oportere. \'éase Salustio, Jug. 85, 30.



74 Rubén Florio

cién recibida en los enfrentamientos con los distintos guerreros que
ha matado y ruega volver a verlos en el cielo (V. 1161-7), y respeta
la castidad de su doncella; el franco pronuncia un encendido dis-
curso contra la Avaricia, rafz de todos los males (W. 857-75). Estos
gestos contrastan con la conducta de Guntario, cuyo perfil, inverso a
los otros dos guerreros, justifica su exclusién de la escena final. No
es la castracién como hecho ffsico, sino su proceder moral, manifes-
tado en su pusilanimidad humana, su desmesurada y obsesiva avi-
dez de oro, antepuesta a todo y a todos, lo que pareciera condenarlo
a los ojos de los dos grandes héroes, calificacién esta conferida solo,
intencionalmente, a Valtario y a Haganén después de concluido el
combate en que también habfa participado Guntario®.

Asf pues, en sus compases finales el Waltharius ejemplifica
con sutileza insélita y tinica una préctica que, tal como lo seiiala
Curtius, era frecuente en la epopeya medieval: la tendencia a mez-
clar lo serio y lo cémico (ludicra seriis miscere)s. Auerbach consi-
dera este procedimiento recurso especffico de un estilo manierista,
muy estrechamente asociado con la scurrilitas¥’, término que tipifica
la disputa verbal entre Valtario y Haganén. Los escritores de la An-
tigiiedad cldsica no desdefiaron recurrir a sutiles ligerezas lingiifs-
ticas para distender la gravedad del tema tratado. Plinio el Joven,
més all4 de lo que pudiera prescribir la estética alejandrina, juzgaba
esta férmula caracteristica del género humano, pero, ciiiéndose a la

“ . 1399-1400: duo magnanimi heroes tam viribus aequi / quam fervore animi.
% Curmus 1955, p. 602 ss; p. 609 ss. Estos extremos no son incidentales. La
épica parece reconocer dos fuerzas antagénicas, vida y muerte, cuyos lfmites no
siempre son precisos. El poema de Lucrecio es claro en la estructura particular
del canto inicial (I 1, 61), cuanto en la de la obra (oscilando entre las fuerzas de
Venus, en la apertura de la obra, y las de Marte en el cierre). Juego y lucha es
otra de las parejas que lienden a confundirse en la vida cultural de los pueblos;
el juego puede ser ejercitacién para la lucha bélica (como en Eneida V), y una
competencia lidica puede transformarse en bélica. Su objetivo esencial es el
concepto de gloria; bien lo demostré Huizinca 1957, pp.122-142,

Auerpacn 1993, p. 151. Véase su exégesis sobre el estilo manierista y su
vinculacién con la scurrilitas en sendos pasajes de Ratherio de Verona (Qualitatis
coniectura cuiusdam, 2-9) y Liutprando de Cremona (Antapodosis, 5, 32), pp-
146-156. Droske 1984, pp. 56-57, seiiala el influjo de los scurrilia de Ratherio
en Hrotsvitha.

epist. VIIE 21, 1-2: V¢ in vita sic in studiis pulcherrimum et humanissimum aestimo
severtitatem comitatemque miscere, ne illa in tristitiam, haec in petulantiam

excedat. Qua ratione ductus graviora opera lusibus iocisque distinguo; cfr. epist.
V3,2, Vil 9, 10.

47

4



Waltharius 1410-20: ironfa erdtica y cédigos heroicos frente al “scurrili certamine” 75

retérica de su tiempo, recomendaba usarlo con sumo cuidado, como
€l lo hacfa, escogiendo la ocasién més propicia®. Sin embargo, lo
sorprendente de todos estos procedimientos es la extremada capaci-
dad y delicadeza artfstica del autor del Waltharius para incursionar
en aspectos relacionados decididamente con el erotismo humano, in-
habitual en un siglo en el que el tema del amor divino dominaba la
narrativa en verso.

En un poema donde la estela del cristianismo se exhibe con
brillo inconfundible, el resultado de la contienda no puede remitir
su justificacién, solo y apenas, a cualidades corporales. Los 18 ver-
S0s que ocupa el certamen burlesco, sembrado de términos equivo-
Cos, estdn precedidos por una introduccién de 11 versos en que la
Jerarqufa de los tres guerreros -aunque su risuefio trasfondo consi-
gne ffsicas dotes viriles- procede y estd sujeta a un cédigo que re-
fiere las morales. El recurso de emplear, en equilibrada proporcién,
la ironfa erética al servicio de la gravedad moral habla de una es-
trategia coherente con los alcances del género épico en el medio-
evo: servir, por un lado, de entretenimiento™; no obstante, puesto
Que ese lusus también se encontraba dentro de la obra de Dios, por
ello mismo, por otro lado, no podfa carecer de reflexién moral. Con
agudo y perspicaz talento, el autor del Waltharius descubrié, cree-
mos, el camino intermedio para conciliar ‘bromas y veras’. Como en
0s anteriores periodos histéricos, la cultura oficial, en este caso del
cristianismo, subordiné toda actividad humana a su ética.

Nuestra conclusién es, entonces, la siguiente: como toda poesfa
épica, el Waltharius propone c6digos heroicos que fomentan mode-
los sociales de fndole moral. En los versos previos al intercambio
de bromas, el autor enhebra, a modo de resumen, los hilos sutiles
que sostienen la ideologfa de la obra. Valtario, Haganén y Gun-
lario no solo representan tipos de la época, atestiguan y ratifican,

\‘——

® epist. VIII 21, 2: et tempus et locum oportunissimum elegi; cfr. Quintiliano, VI
3, 101.

Waltharius, Prologus, 19, dice Geraldo sobre la obra en que se canta la gesta
de Valtario: Ludendum magis est dominum quam sit rogitandum. No obstante,
e tratarfa de un entretenimiento de distinto sentido al de nuestros dfas; BrRown
1997, p. 261, apoydndose en un pasaje de la Vida de Carlomagno, 29, de
Eginhardo, apunta que *“en una sociedad eminentemente oral, los recuerdos
€picos eran mucho més que un mero cntretenimiento; mds incluso que los
Utulos de nobleza. Constitufan los cédigos jurfdicos no escritos de toda una
clase de guerreros”.



76 Rubén Florio

en un mundo alcanzado todavfa por el aliento de la reconstruccién
cultural carolingia —compleja, de contrastantes matices—°!, y segiin
el tono moral de cada uno, los cédigos heroicos tradicionales, tanto
el romano y germanico paganos como el de los héroes cristianos
que, con sus mdrtires, habfa reinformado Prudencio en su Periste-
phanon®®. Los atesliguan y ratifican aun desde su utilizacién en un
pasaje donde la sétira (segtin Quintiliano, X 1, 93, género connatu-
ral al espfritu romano) distiende a la epopeya de un final como el
de la Eneida, coronado por la violencia. Pero, ademds, esa recupera-
cién podrfa conllevar la intencién de sefialar que, si bien el modelo
heroico cristiano tenfa un limite dltimo en la figura arquetfpica de
Jesds —tal término cierra el Waltharius—, en el mundo terrenal y
perecedero, donde habfa que luchar por la supervivencia, los mo-
delos de conducta estaban encarnados por hombres de camne y hue-
so. La galerfa humana del Waltharius, con los defectos y virtudes
de sus principales referentes, ponfa a consideracién de los lectores
de su tiempo una bien definida escala ética. En el pasaje que nos
propusimos analizar, el autor no solo subraya una jerarqufa heroica
cuya orientacién remite al plano ético, también articula (a través de
las ambigiiedades de sus términos y médulos) con la disputa bufo-
na, manteniendo, en ambos casos, el ordenamiento épico segin una
gradacién moral. En tal sentido, creemos pertinente sefialar que en
esa escala ética el autor concede primacfa a un paradigma heroico
muy préximo al fijado por Virgilio con la figura de Eneas: como el
caudillo troyano, Valtario también conquista su reino (que, en este

*1" Cfr. Gopyan 1987, pp. 183-184. Las diferencias morales entre Carlomagno y sus
sucesores (sobre todo con Luis el Piadoso) han sido bien seiialadas por INNES
2002, pp 131-156. La avaritia, recuerda WERNER 1990, p- 118, es uno de los
pecados capitales que, segiin las ideas de los reformadores cercanos a Luis el
Piadoso, debe evitar el principe.

2 Véase FLorio? 2002, pp- 134-151. Zioikowski 2001, pp-29-30, distingue las
memorias intertextuales del Waltharius: “not only the canon of Latin poetry
as it existed in his day, which encompassed classical epics, Christian Latin
epics, and various Carolingian hexameter poems, but also a much more
elusive stock of Germanic peems and legends that has disappeared almost
entirely from the purview of today’s readers, because it was never or scldom
committed to parchment”. Por cierto, en un poema escrito en latfn no pucde
pasar desapercibido que los nombres de los personajes, reales o ficticios, 1o
pericnecen a esa lengua, marcando una cultura y mentalidad disfmiles de
la romana en cuanto a representacién genealégica de las primitivas castas
germanas, aspecto que desarrolla Pory 2003, pp. 74-129; 258-270.



Waltharius 1410-20: ironfa erética y cédigos lieroicos frente al “scurrili certamine” 77

caso, le estaba destinado por sucesi6n) y se gana la esposa prometi-
da al precio de un esfuerzo denodado. Esta similitud no parece ser
ajena a la renovacién cultural que habrfa favorecido Carlomagno y
tan elocuentemente transcribiera Modoino en su égloga I%,

El recurrente sustrato de la Eneida, en memorias de versos
enteros, hemistiquios, giros, largos pasajes desarticulados y recons-
truidos, no puede ser considerado solo ejercicio de un canon con-
solidado a lo largo de la Edad Media, sino, sin duda, el intento por
recoger una tradicién épica prestigiosa que, en particular, reconocfa
su auditorio; ello no es sino la forma mds apropiada de entablar un
didlogo construido con la finalidad de predisponer a una recepcién
favorable de la nueva obra. Y, quizds, el objetivo podria apuntar
en otra direccién, menos abiertamente declarada: si las marcas de
Estacio, Lucano y Silio Itdlico, entre otros, también se encuentran
en el Waltharius™, la eleccién prioritaria de Virgilio hace sospechar,
ademés de una filiacién literaria, una intencional aproximacién a su
ideologfa de restauracién fundacional. Después de siglos, reapare-
ce el hexdmetro como soporte de un tema de la tradicién heroica
antigua, germdnica y latina, con su consecuente interés —desde an-
taiio— por las identidades nacionales en pugna, y donde las referen-
cias cristianas son testimonio del signo de fe en que se contextualiza
la narracién, sin sofocarla. La épica heroica denota, a su vez, una
idiosincrasia que se integra sin esfuerzo con las ideas de renovacién
imperial impulsadas desde la corte de Carlomagno™, en particular,
y de sus sucesores, en general. Sin embargo, la ausencia de pane-
girismo polftico, caracterfstico de obras de ese perfodo escritas en
hexdmetros, situarfa la redaccién del Waltharius en el ocaso de los
carolingios, previo al advenimiento de los otonianos®.

% ecl. 1, 24-27 (E. Diimler, MGH, Poetae 1, pp. 385-386): Prospicit alta novae
Romae meus arce Palemon / cuncta suo imperio consistere regna triumpho / rursus
in antiquos mutataque secula mores, / aurea Roma iterum renovata renascitur
orbi!. El papel de Carlomagno estarfa consignado en el poema, supuestamente
de Eginhardo, Karolus Magnus et Leo Papa, 92-96 (MGH Poetae 1, p.366):
Exsuperatque meum ingenium iustissimus actis / Rex Carolus, caput orbis, amor
populique decusque, / Europae venerandus apex, pater optimus, heros, / Augustus,
sed et urbe potens, ubi Roma secunda / Flore novo, ingenti magna consurgit ad
alta / Mole tholis muro praecelsis sidera tangens.

* Cfr. D'AxcELo 1991, pp 159-190; Id. 1999, pp. 389-453.

* Véanse Hatpien 1955, pp. 88-102, y LE Gorr 2003, pp. 47-59

* Gobyay 1985, p. 72, concluye: “if it (Waltharius) is Carolingian, then it is in my
judgement late-Carolingian, and fits best in a period of trausition such as the
final decades of the ninth century or the early decades of the tenth”.



78 Rubén Florio

No obstante, el autor del Waltharius parece interesado en pro-
longar la obra con una no breve coda de variados objetivos; en su-
cesi6n ininterrumpida valora los diversos comportamientos de los
mortales y los censura por medio de no disimulado escarnio. Todos
ellos han obtenido la justa recompensa prevista por el cristianismo
para el amplio abanico de tipos humanos que se afanan por los bie-
nes materiales; las palmas recibidas por sus esfuerzos son pérdidas;
tal, el tesoro que se reparten (sic sic armillas partiti sunt Avarenses!,
1404)*", cuyo acervo particular est4d resaltado y hasta descifrado en
la elipsis propuesta por la repeticién de ‘sic’. Pérdidas calificadas
burlonamente como insignia (inversas a las conocidas en la lengua
militar), de entre las cuales destaca la maltrecha condicién {isica de
Haganén, rematada con el médulo donde un hipocorfstico diminutivo
y un inesperado adjetivo se unen para describir jocosamente, casi
como si se tratara de un arte grotesco, el estado postrero del 6rgano
visual (tremulus ocellus, 1403) de tamafio guerrero™; buen condi-
mento y anticipo del combate verbal que se avecina. Poco después,
a tono con la fe imperante, la dltima palabra del poema (lesus) re-
cuerda que, para ganar la tnica palma (o corona triunfal) que cuen-
ta, los mortales debfan perderlo todo. Los diversos finales del Wal-
tharius (heroico, satirico, autoral) acumulan ironfa tras ironfa, ironfa
de revelaci6n, sobre la vanidad de los deseos humanos, rematadas
ambas por una ironfa césmica. No son las tdnicas (el texto abunda
en ironfas de distinta clase), pero, sumadas a aquella explfcita men-
cién del narrador (per hyroniam, 235), suficientes para sospechar
una atmésfera cultural que Muecke denomina “closed ideology™,
materializada, especialmente desde fines del siglo VIII, en la coin-
cidencia de intereses entre iglesia y estado. El autor del Waltharius
parece resistir algunas normas morales impuestas valiéndose de ese

*" La més irénica recompensa es la ‘palma’ que obtiene Valtario: la pérdida de
su palma derecha (V. 1402). Como a lo largo de toda la obra, aquf, mds que
nunca, la ironfa expresa un juicio critico, Y patentiza, como en ninglin otro
pasaje, el temperamento idealista del narrador, consecuente con sus creencias;
cfr. ScHoENTIES 2001, pp. 83-87.

% ZioLxowsk1 2001, p. 41, propone una doble interpretacién: “The poet’s decision
to describe their afflictions by focusing on the membra disiecta on the field
could be deadly serious... or it could be funny”. Por nuestra parte, creemos que
ambas posibilidades no se excluyen, pues en el pasaje existe una progresién
semdntica que se mueve de un extremo a otro.

% Véase Muecke 1969, pp. 123-136, 147-151.



Waltharius 1410-20: ironfa erdtica y cédigos heroicos frente al “scurrili certamine” 79

mecanismo mental que llamamos ironfa, recurso que late en equfvo-
cas situaciones y palabras del poema. En la decodificacién de sus
escurridizos sentidos no es menor el auxilio que presta la malla in-
tertextual de la memoria literaria; y, si bien podemos reconstruir sus
figuras tonales con bastante certeza en varios pasajes, desconocemos
en cambio sus movimientos gestuales, como aquellos que, casi con
seguridad, acompaifiaron el contrapunto escurril del poema, donde,
por otra parte, se pulsan los distintos registros del trasiego heroico,
marca de idiosincrasia colectiva.

Asf pues, si la historia de la tradicién épica es la historia de
la revaluacién del héroe, como afirma P. R. Hardie, la historia de
los pueblos y sus renovaciones no son ajenas a la transformacién del
paradigma heroico, como habfa sucedido con Eneas®. El autor del
Waltharius es, en este sentido, intérprete del espfritu de su tiempo
desde el acervo de una doble tradicién épica, prestigiosamente abo-
nada y trasegada. El poema dista mucho de ser un ejercicio esco-
lar’!, A medida que se suceden los estudios, con creciente nitidez
van destacando las aptitudes y destrezas del autor en una materia
fntimamente asociada con el surgimiento y afirmacién de las nuevas
identidades culturales, asf como su dominio de la retérica cldsica y
refinamiento léxico por su acendrado conocimiento de una cultura

- varia®, Un autor, por lo tanto, consciente de sus capacidades expre-
sivas y de la finalidad de su obra. El Waltharius no es solo, como
se ha dicho con acierto, ¢l més violento soplo del paganismo®, es
también el mds claro exponente de la recuperacién de los cédigos
morales de la tradicién heroica, reinterpretados a la luz de sus va-
lores cristianos y tamizados por la ironfa de una inteligencia sagaz.
Prueba, una vez mis, de que la memoria provee constante reflexién
sobre cada presente.

“ Harpig 1998, p. 81, concluye: “the history of the epic tradition is the history of
the revaluation of the hero™. En la misma lfnea, pero particularmente referide a
Eneas, el juicio de Jonxsox 1999, p- 53: “this is a new liero for a new epic”.

" Huree 1976, p-1, llega a descalificacién extrema: “the Waltharius is an academic
exercise which cannot seriously be considered as a work of art”. Pocos aiios
después, Gopmax 1985, p-72, lo calificard como “the masterpiece of early
medieval Latin epic and narrative poetry™.

“ Sobre estos aspectos, véanse las puntualizaciones de BErmint 1991, pp. 743-754.
Mora-Lesrux 1994, pp. 214-217, abunda en detalles sobre la cultura del autor

o del Waltharius.

WiLsorte 1969, p. 217.



80 Rubén Florio

BIBLIOGRAFIA

ADAMS, J. N., The Latin Sexual Vocabulary, London 1982.

AUERBACH, E.,, Literary Language and its Public in Late Latin Antiquity
and in the Middle Ages, Princeton, New Jersey 1993.

BALZARETTI, R., “Liutprand of Cremona’s sense of humour”, en AA.VV.,
Humour, History and Politics in Late Antiquity and the Early Middle
Ages, Cambridge 2002, pp. 114-128.

BARCHIES], A., Il Poeta e il Principe. Ovidio e il discorso augusteo, Bari
1994,

BISCHOFF, B., “Living with the Satirists”, en AA.VV,, Classical Influences
on European Culture A.D. 500-1500, Cambridge 1971, pp. 83-94.

BERTINI, F., “La Letteratura Epica”, en AA.VV., Il Secolo di Ferro: Mito
e Realta del Secolo X (Settimane di Studio del CISAM, XXXVIII, 19-25
aprile 1990), Spoleto 1991, pp. 723-754.

BOOTH, W. C., Retérica de la Ironfa, Madrid 1986.

BROWN, P., El Primer Milenio de la Cristiandad Occidental, Barcelona
1997,

BRUNDAGE, J. A., La Ley, el Sexo y la Sociedad Cristiana en la Europa
Medieval, México 2000.

CARDINL F., Quell’Antica Festa Crudele: guerra e cultura della guerra dal
Medioevo alla Rivoluzione francese, Milano 1997.

CAVALLERO, P. A., “Herondas y la Tradicién Comediogrdfica”, «Anales
de Filologfa Cldsica» 15 (1997), pp. 21-93.

CONTE, G. B., Generi ¢ lettori. Lucrezio, l'elegia d’amore, l'enciclopedia di
Plinio, Milano 1991.

COURCELLE, P.-COURCELLE, J., Lecteurs Patens et Lecteurs Chrétiens
de I’Enéide, Paris 1984, 2voll.

CUNNINGHAM, 1. C., “Herodas 6 and 7, «Class. Quat.» 16 (1966), pp.
113-125.

CURTIUS, E. R., Literatura Europea y Edad Media Latina, México 1955.

D’ANGELO, E., “Lucano nel Waltharius?”, «Studi Medievali» 32 (1991),
pp 159-1990.

D’ANGELO, E,, “La ‘Pharsalia’ Nell’Epica Latina Medievale”, en AAVV.,
Interpretare Lucano, Napoli 1999, pp- 389-453.

DRONKE, P., Women Writers of the Middle Ages, Cambridge 1984.
ERNOUT, A, Aspects du Vocabulaire Latin, Paris 1954.



Waltharius 1410-20: ironfa ertica y cédigos heroicos frente al “scurrili certamine”™ 81

FLORIOY, R., “Peristephanon: muerte cristiana, muerte heroica”, «Riv.

Cult. Class. Med.» 44 (2002), pp. 269-279.

FLORIO?, R., “Peristephanon: asimilacién y renovacidn épicas”, «Latomus»
61 (2002), pp. 134-151.

FLORIO, R., “Reconersién cristiana de dos memorias virgilianas en el Pe-
ristephanon 3 de Prudencio”, «Athenaeum» (2004), en prensa.

FRASCHINI, A., Compendio de Retdrica, Buenos Aires 1998.

GALINSKY, K., “Reading Roman Poetry in the 1990’s”, «Class. Jour.» 89
(1994), pp. 297-309.

GARRISON, M., “The emergence of Carolingian Latin literature and the
court of Charlemagne (780-814)”, en AA.VV., Carolingian Culture:
emulation and innovation, Cambridge 1994, pp. 111-140.

GODMAN, P., Poetry of the Carolingian Renaissance, London 1985.

GODMAN, P., Poets and Emperors: Frankish Politics and Carolingian Poe-
try, Oxford 1987.

GREEN, D. H., Irony in the Medieval Romance, Cambridge 1979.
HALPHEN, L., Carlomagno y el Imperio Carolingio, México 1955.
HARDIE, P. R., Virgil, Oxford 1998.

HUIZINGA, J., Homo Ludens, Buenos Aires 1957.

HUPPE, B., “The Concept of the Hero in the Early Middle Ages”, en
AA.VV., Concepts of the Hero in the Middle Ages and the Renaissance,
London 1976, pp. 1-26.

INNES, M., “Politics of humour in the Carolingian renaissance”, en
AA.VV., Humour, History and Politics in Late Antiquity and the Early
Middle Ages, Cambridge 2002, pp. 131-156.

JOHNSON, W. R., “Dis Aliter Visum: Self-Telling and Theodicy in Aeneid
27, en AAVV., Reading Vergil’s Aeneid, Oklahoma 1999, pp. 50-63.

KNOX, D., Ironia: Medieval and Renaissance Ideas on Irony, Leiden 1989,

KRATZ, D. M., “Quid Waltharius Ruodliebque cum Christo?”, en AA.VV.,
The Epic in Medieval Society. Aesthetic an Moral Values, Tiibingen
1977, pp. 126-149.

KRATZ, D. M., Mocking Epic. Waltharius, Alexandreis and the problem of
Christian heroism, Madrid 1980.

LE GOFF, J., L'Imaginaire Médiéval, Paris 1985.
LE GOFF, J., L’Europe est-elle nais au Moyen Age? Essai, Paris 2003.
MALTBY, R., Lexicon of Ancient Latin Etymologies, Leeds 1991.



82 Rubén Florio

MINNIS, A. J.-SCOTT, A. B.-WALLACE, D., Medieval Literary Theory
and Criticism ¢.1100-c.1375, Oxford 1988.

MONTERO CARTELLE, E., El Lattn Erdtico, Sevilla 19912,

MORA-LEBRUN, F., L’Enéide Médiévale et la Chanson de Geste, Paris
1994,

MUECKE, D. C., The Compass of Irony, London 1969,

MUNK OLSEN, B., “Les Poétes Classiques dans les Ecoles au IX Siecle”, en
AA.VV., De Tertullien aux Mozarabes, Paris 1992, 11, pp. 197-210.

MURDOCH, B., The Germanic Hero: Politics and Pragmatism in Early Me-
dieval Poetry, London and Rio Grande 1996.

PERELMAN, CH. - OLBRECHTS-TYTECA, L., Tratado de la Argumen-
tacién, Madrid 1989.

POLY, J-P., Les Chemins des Amours Barbares. Genése médiévale de la
sexualité européenne, Paris 2003.

RICHTER, M., The Formation of the Medieval West. Studies in the oral
culture of the barbarians, Dublin 1994,

ROUSSELLE, A., Porneia. Del dominio del cuerpo a la privacién sensorial,
Barcelona 1989.

SAGGESE, P., “Lo scurrs In MARZIALE”, «Maia» 46 (1994), pp. 53-59.

SCHALLER, D., La Poesia Epica, en AAVV., Lo Spazio Letterario del
Medioevo. 1. Il Medioevo Latino, Roma 1992, pp. 9-42.

SCHOENTIJES, P., Poétique de Uironie, Paris 2001.

SHANZER, D., “Ennodius, Boethius, and the Date and Interpretation of
Maximianus’s Elegia III”, «Riv. Filol. Istr. Class.» 111 (1983), pp. 183-
195.

THOMAS, J. -F., “Le Champ Sémantique de la Notoriété et de la Gloire en
Latin: Problemes de Synonymie Nominale”, «Revue de Philologie» 74
(2000), pp. 231-256.

THOMAS, R. F., “A Trope by any other name: ‘Polysemy’, Ambiguity, and
Significatio in Virgil”, «Harv. Stud. Class. Philol.» 100 (2000), pp. 381-
407.

TOWNSEND, D., “Ironic Intertextuality and the Reader’s Resistance to lle-
roic Masculinity in the Waltharius”, en AA.V V., Becoming Male in the
Middle Ages, New York and London 2000, pp. 67-86.

URIA VARELA, J., Tabi > Eufemismo en Lattn, Amsterdam 1997.

WARD, J. O., “After Rome: Medieval Epic”, en AA.VV., Roman Epic, Lon-
don-New York 1996, pp. 261-293,



Waltharius 1410-20: ironfa erélica y c6digos heroicos frente al “scurrili certamine” 83

WERNER, K. F., “Hludovicus Augustus. Gouverner I'empire chrétien—Idées
et réalités”, en AA.VV., Charlemagne’s Heir. New Perspectives on the

Reign of Louis the Pious (814-840), Oxford 1990, pp. 3-123.
WILLIAMS, C. A., Roman Homosexuality, Oxford 1999,

WILMOTTE, M., “La Patrie du Waltharius” («Revue Historique» 1918,
pp. 1-30) = Puoss E. E., Waltharius und Walthersage. Eine Dokumenta-
tion der Forschung, Hildesheim 1969, pp. 214-243.

WITKE, CH., Latin Satire, Leiden 1970.
ZIOLKOWSKI, J. M., “Obscenity in the Latin Grammatical and Rhetorical

Tradition”, en AA.VV., Obscenity. Social Control and Artistic Creation
in the European Middle Ages, Leiden 1998, pp. 41-59.

ZIOLKOWSKI, J. M., “Fighting Words: Wordplay and Swordplay in the
Waltharius”, en AA.VV., Germanic Texts and Latin Models. Medieval
Reconstructions, Leuven-Paris 2001, pp. 29-51.

ZUMTHOR. P., Histoire Littéraire de la France Médiévale (VI-XIV* siécles),
Paris 1954,

ZUMTHOR, P., La Letra y la Voz De la «Literatura» Medieval, Madrid
1989.






85

“Lo sento, ’inverno & fuggito™:
Pentadio e le simbologie primaverili dal mondo antico a
Valafride Strabone (con una postilla su Eliot)

di Marco Giovini

(-..) quando ver venit meum?
(Pervigilium Veneris 89)

La descrizione del ciclico ritorno della primavera, che segna la
fine dell’oraziana bruma (...) iners (carm. IV 7, 12) con il connesso
rinnovellarsi della natura, & un motivo topico della letteratura antica.
Esso compare gia in numerosi epigrammi greci, a partire da Melea-
gro di Gadara, che in anth. Pal. 1X 363 dipinge un quadro minu-
zioso e aggraziato dell’arrivo “sorridente” della (2) moppupen (...)
pepavbéog elapog @p1, nel momento del dileguarsi dall’aria
dellinverno ventoso (1 Xefpotog fvepdevioc an’ aifépog
0iyopévoio): la terra bruna s’inghirlanda di tenera erba (3), le pian-
te in boccio si rivestono d’una chioma di foglie (4), i prati s’imbe-
vono di rugiada aurorale, mentre sboccia la rosa (5-6). 11 quadro a
questo punto si vivacizza, popolandosi tanto di figure umane, che
possono alfine dedicarsi alle consuete attivita lavorative (il pastore
[7), il capraio [8], i marinai [9-10], i vignaioli, che inneggiano a
Dioniso [11-12]), quanto di animali (le api [13-15] e gli uccelli [16-
18]). Dopo aver ricapitolato le manifestazioni di gioia offerte dallo
spettacolo della natura e degli uomini (19-22), il poeta conclude il
breve idillio, domandando: téig od xp7 kol GowSdV &v eiopt
KaAdv detoat; (“Come pud, a primavera, non intonare bei canti
anche il poeta?”)'. La prospettiva con cui Meleagro celebra il ritorno
della bella stagione & dunque di tipo estetico, perché pone in corre-
lazione “meteoropatica” il ravvivarsi generale dell’stopog &pmn con
il motivo del canto e dell'ispirazione poetica.

Nella parte iniziale del X libro dell’Anthologia Palatina si trova
una serie di epigrammi, fra loro analoghi, che coprono un arco cro-

e ———————

' Per il testo di tale carme (attribuito a Meleagro nell'Anthologia Palatina, ma
riportato anonimo in quella Planudea), cfr. Guidorizzi 1992, pp. 106-109 (n:
130). Sui nessi fra questo idillio e il celebre prologo del De rerum natura di
Lucrezio cfr. nota 124 a p. 131.



86 Marco Giovini

nologico che va dal III sec. a. C., con Leonida di Taranto (X 1), al
VI sec. d. C., con il bizantino Paolo Silenziario (X 15): in tutti que-
sti carmi compare il nucleo tematico dell'adventus veris nell’ambito
delle esortazioni rivolte da Priapo 6 Muevitng (“signore dei porti”)
al naviganti perché, con I'arrivo della primavera, s’imbarchino e ri-
prendano la via del mare senza pit timore. I motivi per indicare il
propizio cambio stagionale sono ricorrenti il ritorno della rondine
(1, 1; 2, 3; 4, 5; 6, 3; 14, 9; 16, 5) che prepara il nido con fango e
fuscelli (4, 6; 5, 1; 14, 6; 16, 6), 'immancabile spirare di Zefiro (1,
2;4,4;5,1-2; 6, 1; 14, 5; 15, 1-2), il placarsi del mare a, 3-4; 2,
1-2; 4, 3-4; 5, 4; 6, 3-4; 14, 1-4; 16, 7-10) e la fioritura dei prati
rinverditi (1, 3; 2, 4; 4, 7; 9, 3; 6, 1-2; 16, 1-2)3. Nella loro preve-
dibile ripetitivita, questi tomot finiscono per costituire un repertorio
di immagini e situazioni paradigmatiche per trattare della primavera
in termini poetici visualizzanti, e, in pratica, nessuno degli autori
successivi sapra sottrarsi alla tentazione di ricorrerv plenis manibus
con tecnica combinatoria, come si osserva chiaramente quando si
passa dal mondo greco a quello latino.

In un festoso e immaginifico inno alla species (...) verna diei
(10) si risolve di fatto Iinno d’invocazione a Venere, hominum di-
vomque voluptas, che apre il De rerum natura dj Lucrezio (I 1-20), in
un quadro movimentato, di evidenza plastica, comprensivo di tutti i
motivi tematici previsti e arricchito da alcuni felici inserti personali:
si placano i venti e le nubi fuggono via (6-7), la terra “industriosa”
(daedala) fa spuntare (summittit) i fiori (7-8), le distese marine “sor-
ridono”, il cielo risplende d’un chiarore diffuso (8-9), spira la brezza
fecondatrice dello zefiro (11 aura Favoni) mentre tuttj gli animali, in
eslro venereo, scorrazzano giulivi per i campi (14) o guadano i fiumi
(15); cosl, per effetto del blandus (--) amor (19) infuso in cuore dal-
alma Venus (2), ogni specie si propaga “bramosamente” (20 cupide)

—_— e

? Si tratta degli epigrammi X 1 (Leonida di Taranto), 2 (Antipatro da Sidone),
4 (Marco Argentario), 5 (Tiillo), 6 (Satiro), 14 (Agatia Scolastico), 15 (Paolo
Silenziario), 16 (Teeteto Scolastico).

* Vi sono naturalmente anche motivi sporadici originali, come quello della nave
che scivola sui rulli dj legno durante le operazioni di varo stagionale (comune
ad esempio a Orazio, carm. 1 4, 2 [Trahunique siccas machinae carinas)), che
compare solo in Paolo Silenziario (X' 15, 3-4), 0 quello della cicala che, dall'alto

dei cipressi, incanta col suo [rinire i mietitor all'opera, attestato in Teeteto
Scolastico (X 16, 34).



"Lo sento, l'invemo & fuggito" 87

stirpe per stirpe. Manca solo il riferimento preciso all’hirundo*, cui
suppliscono le generiche aeriae (...) volucres al v. 12 e le Jrondiferae
domus avium al v. 18.

In questo caso, la primavera, nel complesso delle sue manife-
stazioni naturali, costituisce il sistema di coordinate spazio tempo-
rali, nel quale ha modo di esplicare ciclicamente le apetod, pecu-
liari del suo campo d’azione, Venere, simbolo della potenza organica
d’amore (in quanto principio biologico di autoconservazione) e, al
contempo, dell'|Sovi] katacTpOTIKA, che Lucrezio identifica e
traduce appunto con wvoluptas.

Lo stretto nesso simbolico e concettuale (sottolineato dall’al-
litterazione) fra ver e Venus ritorna nel V libro del De rerum natu-
ra, quando Lucrezio, per esemplificare la regolaritd ordine (...) certo
(736) del fenomeno astronomico delle fasi lunari, s’avvale del con-
fronto con il succedersi delle stagioni: la primavera, il cui ritorno va
di pari passo con quello di Venere (737 It ver et Venus), & preceduta
dal duplice arrivo preliminare di Cupido (737-738) e della dea Flora
che, “sulle orme di Zefiro” (738 Zephyri vestigia propter), cosparge
davanti a loro Iintero cammino (739-740 viai / cuncta) di colori vi-
vaci, riempiendolo di profumi®. Seguono il calor aridus dell’estate
(741-742), poi 'autunno (743-745) e, infine, con la bruma che reca
le nevi e il piger rigor, I'inverno vero e proprio, che “batte i den-
ti per il freddo” (746-747 [ed. Emout] Tandem bruma nives adfert
pigrumque rigorem / reddit; hiemps sequitur crepitans ac dentibus al-
gus): il cerchio si chiude e il ciclo ricomincia daccapo.

La correlazione simbolica fra ver e Venus compare nel IV li-
bro dei Fasti di Ovidio, percorso sin dall’esordio da una serie non
* casuale di omaggi, piti o mieno scoperti, al modello lucreziano. Tale
libro si apre, infatti, nel nome di Venere, la divinitd patrona del
mese di aprile, invocata solennemente quale alma (1 “Alma, fave”,
dixi “geminorum mater Amorum!” < Lucr. rer. nat. 12 Alma Venus)®,

* Non se ne dimentica, invece, il Varrone delle Saturac Menippeae (frg. 579A Ver
blandum viget arvis <et> adest haspes hirundo).

5 Ecco il passo per intero: V 737-740 It ver et Venus, et Veneris praenuntius ante /
pennatus graditur, Zephyti vestigia propter / Flora quibus mater praespargens ante
viai / cuncta coloribus egregiis et odoribus opplet.

¢ Il rifedmento, in apparenza oscuro, ai gemini Amores, allude in modo
metalinguistico alle due edizioni degli Amores ovidiani, come ha di recente
suggento Miller 1991, n. 76 a p. 152. Del medesimo studioso cfr. 1992, pp. 1-10
e 11-31.



88 Marco Giovini

e presenta, dopo la consueta aretalogia della dea dall’andamento in-
nico (91-114), un quadro della bella stagione che esordisce senten-
ziosamente (125): Nec Veneri lempus quam ver erat aptius ullum. 1
particolari descrittivi seguenti rilevano gli effetti fecondi della pri-
mavera sulla terra, che risplende (126 Vere nitent terrae), sui cam-
pi, che divengono soffici (vere remissus ager), sull’erba, che spunta
attraverso le zolle infrante (127 Nunc herbae rupta tellure cacumina
tollunt), e sui tralci di vite, che rampollano di germogli dalla gonfia
corteccia (128 Nunc tumido gemmas cortice palmes agit). Dopo un
riferimento, anch’esso di matrice lucreziana (I 31-40), alla numi-
nosa coppia Venus / Mars (129-130), Ovidio ricorda ancora come a
primavera Venere induca le navi a riprendere tranquille la via del
mare, senza piit timore per le minacce invernal (131-132 Vere mo-
net curvas materna per aequora puppes / ire nec hibernas iam timuis-
se minas): il ruolo che tradizionalmente, negli epigrammi ellenistici
del X libro dell’Anthologia Palatina, era attribuito a Priapo, figlio di
Bromio (= Bacco), viene qui svolto da Afrodite.

Ben altre implicazioni patetiche e sentimental; possiede la de-
scrizione dell'adventus veris nell’elegia 111 12 dei Tristia, incentrata
sul contrasto polare fra il ritorno della primavera a Roma e nella
campagna laziale, ricordato con nostalgico rimpianto, e quello, inve-
ce, vissuto, nella fredda, infeconda e inospitale regione di Tomi, sul
litorale getico, ove il poeta sconta in solitudine la condanna all’esi-
lio”. La primavera diviene in questo caso una proiezione mentale del
poeta, assumendo i tratti d’un vivido sogno a occhi aperti (ma velati
dalle lacrime) della felicita trascorsa. In tal modo, nel triste squallo-
re d’un presente fatto solo di rammarico, in uno scenario ambientale
desolato ed estraneo, in cui non crescono né pampini (14) né alberi
(16), lo spirare di Zefiro che mitiga il freddo (1 Frigora iam Zephyrt
minuunt)® e P'approssimarsi dell’equinozio (3-4) sono i soli segnali
concreti di quell’azione di rinnovamento stagionale che a Roma si
Propaga, invece, in un’autentica esplosione di gaia e policroma vi-
talita, identificata dal poela proscritto con il proprio irrecuperabile
passato felice: i ragazzi e le fanciulle ilari colgono per i campi le
viole spontanee (5-6), i prati si ricoprono di fiori multicolori (7 Pra-

? Per un commento a questa elegia cfr. Della Corte 1973, pp. 282-283 e Bonvicini
1991, pp. XXVII-XXVIII e pp. 345-348,
uesto sintagma recupera in chiave clegiaca I'Orazio lirico di carm. IV 7, 9
(Frigora mitescunt Zephyris).



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 89

laque pubescunt variorum flore colorum), i garruli uccelli diffondono
i loro canti (8 Indocilique loquax gutture vernat avis), la rondine,
ex-Procne secondo la fabula - e dunque mala mater -, costruisce il
nido sotto le travi dei tetti (9-10 Utque malae matris crimen deponat
hirundo, / sub trabibus cunas tectaque parva facit), il grano cresce e
dispiega le tenere cime dei suoi steli (11-12 Herbaque, quae latuit
Cerealibus obruta sulcis, / exit et expandit molle cacumen humo), sui
tralci di vite sboceiano i germogli (13) e i rami degli alberi si gon-
fiano di linfa (15)°.

Non cosi nel brullo e ostico Geticum litus, dove un pallido sur-
rogato di primavera sarmatica tutt’al pii discioglie le nevi (27) e le
lastre di ghiaccio sugli stagni (28), sul mare e lungo il corso del
Danubio (29-30): 1a scialba primavera a Tomi, lontano da casa, coin-
cide dunque con lo scatto del ricordo di un’epoca pil lieta, prece-
dente all’esilio, da cui scaturisce Pansia speranzosa d’un ritorno in
madrepatria. Il che accomuna questo avvento di primavera “all’este-
ro” a quello, anteriore di oltre sessant’ann;j (56 a. C.), del carmen
46 di Catullo™. 11 poeta si trova gia da un anno in Bitinia, al segui-
to del propretore Memmio, e, desideroso di lasciare i Phrygii (...)
campt (4), saluta con trepida impazienza I'arrivo della bella stagione,
evocato tramite due soli indizi sintomatici: il primno, climatico, il ri-
torno dei dolci tepori (1 fam ver egelidos refert tepores) e il secondo,
meleorologico, il placarsi delle tempeste equinoziali ai soffi soavi
di Zefiro (2-3 lam caeli furor aequinoctialis / iocundis Zephyri sile-
scitaureis). 11 prospero evento stagionale, che mette in fibrillazione
Catullo (7-8), si lega perd all’occasione del malinconico commiato
dai dulces comitum (---) coetus, le “dolci brigate dei compagni” della
coorte pretoria, destinati a tornare a casa per strade divergenti e che
quindi il poeta sente in cuor suo che forse non rivedra mai pil.

Una primavera, quindi, colta con pochissimi cenni (la tempera-
tura mite, il cielo placido, i refoli rasserenanti di Zefiro) e comple-
lamente interiorizzata, sul piano emotivo, da Catullo, la cui mente
Practrepidans gia si strugge dal desiderio di girovagare liberamente
(7 aver ragari) e i cui piedi, di riflesso, sono percorsi da un fremito

e ———————

® Cfr. trist. 1 12, 13-16 (Quogue loco est vitis, de palmite gemma movetur: / nam
procul a Getico litore vitis abest; / quoque loco est arbor, turgescit in arbore ramus:
/ nam procul a Geticis finibus arbor abest).

*® Per un raffronto fra Ov. trist. 11 12 e Catull. 46 cfr. Keaney 1965, pp. 42 ss.
(rist. in von Albrecht - Zinn 1968).

"' Sul periodo bitinico di Catullo cfr. Della Corte 1976, pp. 189-201.



90 Marco Giovini

irresistibile (8): “Questa di Catullo & una primavera che si sente
nel sangue e mette le ali ai piedi (...). Come le primavere dei gio-
vani”, scrive Alfonso Traina', che propone un suggestivo confronto
fra questo carme e I'ode IV 7 di Orazio, due testi innestati entrambi
“su un logoro topos letterario, di cui si ripetono anche gli stilemi”3,
Lo studioso osserva infatti che “in Orazio il ritorno della bella sta-
gione scandisce il ritmo circolare del tempo cosmico, in antitesi con
Pirreparabile linearita della nostra vita”, per concludere: “Quella di
Orazio & la perduta primavera di chi la contempla dall’autunno della
vita, gia abbuiato dalla morte, che nullifica tutti i valori”*. Lode del
Venosino si apre con un consueto quadro descrittivo, la cui attenzione
& rivolta al mutamento della natura: le nevi si sono sciolte, i campi
si rivestono d’erba (1 Diffugere nives, redeunt iam gramina campis) e
gli alberi di fronde (2 Arboribusque comae), la terra muta aspetto (3
Mutat terra vices) e i fiumi, abbassandosi, tornano a scorrere lungo
le rive nel loro alveo (34 et decrescentia ripas / flumina praetereunt):
la natura si popola di danze guidate dalla Grazia nuda insieme alle
ninfe e alle sue due sorelle (5-6). A questo punto il discorso prende
tutt’altra piega e comincia la parte propriamente gnomica dell’ode:
la fugacita ripetitiva del ciclo naturale richiama, infatti, come un
monito analogico, la caducita irripetibile della vita umana (La Pen-
na, parla, a questo proposito, di uno “hiatus tragico™), la cui ine-
luttabile prospettiva si riduce a pulvis et umbra (16).

2 Cfr. Traina 1998, p. 35.

'* Ibid... Notare ad esempio I'impiego iniziale di iam (Catull. 46, 1 Tam ver egelidos
refert tepores ¢ Hor. carm. IV 7, 1 redeunt iam gramina campis), chie nel carme
di Catullo ricorre in doppia anafora ai vv. 1-2 e 7-8. Cfr. inoltre Hor. carm. IV
12 1 (lam veris comites, quae mare temperant) su cui cfr. infra.

¥ Ibid.. Cfr. i vv. 14-16 dell'ode del Venosino (Nos ubi decidimus / quo pater
Aeneas, quo dives Tullus et Ancus, / pulvis et umbra sumus).

' Cfr. La Penna 1979, p. 462.

' La descrizione dell'incalzante susseguirsi delle stagioni (9-12 Frigora mitescunt
Zephyis, ver proterit aestas, / interitura simul / pomifer autumnus fruges effuderit,
et mox / bruma recurrit iners) riprende il succitato quadro lucreziano (V 737-
747), che termina, in modo affine, con Fimmagine del piger rigor invernale
(746-747 Tandem bruma nives adfert pigrumque rigorem / reddit; hiemps sequitur,
crepitans ac dentibus algus), sebbene ncl componimento di Orazio “il tempo
sembri concepito, piit clie secondo il modello epicureo, secondo quello stoico,
come un’entitd autonoma (xpdvoc) la cui prerogativa & quella di divorare le
stagioni, cosl come il mitico Xp(')vog mangiava i propri figli” (cost Romano
1991, p. 885). Lorigine dello spunto & perd, di partenza, Ennio (ann. 420 Sk.
Aestatem autumnus sequitur, post acer hiems it),



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 91

In realta, lo svolgimento del motivo dell’adventus veris correlato
alla meditazione sulla morte era gia presente nella celebre ode I 4,
la cui sezione iniziale offre un quadro articolato e variopinto del-
la primavera, sino al moniento della brusca irruzione della pallida
Mors personificata (13): I'inverno pungente si scioglie - ciog, per
metonimia, si sciolgono le nevi cadute d’inverno - (1 Solvitur acris
hiems) per effetto dell’avvicendarsi stagionale e del tiepido Favonio
= Zefiro) (ib. grata vice veris et Favoni), le navi vengono tratte in
mare (2), il bestiame esce dalle stalle, il contadino abbandona il
focolare domestico per tornare al lavoro all’aria aperta (3), i prati
smettono di biancheggiare per la brina (4 Nec prata canis albicant
pruinis), le Grazie leggiadre (6 decentes) e le ninfe intrecciano le
solite danze guidate, in questo caso, da Venere (5-6), la terra sciolta
dalla morsa del gelo produce nuovi fiori coi quali intrecciare ghir-
lande (10 Aut flore terrae quem ferunt solutae). In carm. IV 7 i muta-
menti nello scenario naturale inducono Orazio a ricordare a Torquato
e, con lui, a ogni lettore, come il trascorrere del tempo ammonisca a
non concepire speranze d’immortalita (7-8 Immortalia ne speres, mo-
net annus et almum / quae rapit hora diem); parimenti qui il poeta,
consapevole della fugacita degli attimi e della minaccia incombente
di Morte, rammenta a Sestio come la brevita della vita vieti all’uomo
di concepire una speranza a lungo termine (15 Vitae summa brevis
spem nos vetat inchoare longam).

Diverso &, invece, il caso dell’ode IV 12, nella quale la de-
scrizione della primavera, pitt che il preludio a riflessioni lTugubri
sul carattere transitorio della vita umana (ridotte al solo richiamo
dei nigri [...] ignes del rogo funebre al v. 26), rappresenta piuttosto,
conie in Alceo", I'occasione d’un invito a pranzo, per quanto dai
toni scherzosi, all’amico cliens Virgilio', sempre intento al guada-
gno, per spegnere la sete ridesta (13 Adduxere sitim tempora) con

' Cfr. Ale. frg. 367 Voigt:
pog avBepdeviog Enduov £pyopEvolo...
&v 8t Kipvate tw peMGSeog Ot tdyIoTQ
xpampa... L
(“Odo venire primavera fiorita: / subito mescolate dentro un cratere / il vino
insieme al miele” [cos) traduce Guidorizzi 1993, p. 83)).
'® Su questo personaggio, di cui & del tutto improbabile I'identificazione con il
poeta Virgilio (destinatario di carm. 1 3 e | 24), cfr. Romano 1991, p. 906.



92 Marco Giovini

coppe di vino consolatore'. I particolari coi quali viene raffigurata
la bella stagione sono topici: spirano i venti traci, “compagni della
primavera, che calmano il mare e sospingono le vele” (1-2 lam veris
comites, quae mare temperant, / impellunt animae lintea Thraciae)®,
si sgelano i prati (3 Jam nec prata rigent), tace lo strepito dei fiumi
che la neve invernale rendeva gonfi (3-4 nec Sluvii strepunt / hiberna
nive turgidi), torna la rondine / Procne per nidificare (5-8).

La piti complessa e articolata descrizione della rinascenza prima-
verile d’eta classica, che costituisce uno dei modell; basilari dell’ele-
gia di Pentadio al centro di questa disamina diacronica, & quella, in
chiave didascalica, contenuta nel 11 libro delle Georgiche (che fa da
pendant simmetrico alle precedenti lodi d’Ttalia [T 136-176)), subito

dopo i precetti relativi al momento dell’anno propizio all’impianto
delle viti*". 11 brano in questione prende le mosse da un’affermazio-

1 motivo del cadus / vinum “efficace a dissipare le amarezze degli affanni”
(19-20 [...] amaraque / curarum eluere efficax) recupera il T0n0g simposiale
dello ofvog 2aBikddng, ovvero “che fa dimenticare le pene”, comune nella
lirica greca a partire dalla sua comparsa archetipica nel celebre frg. 346 Voig!
di Alceo (3-4):

Otvov yap Zepédag kai Afog viog 2alikadeov

avBponowcty ESwx’.
Orazio sostituisce il consueto Zefiro (o il Favonio) coi venti Ornithiae, che spirano
da Nord (identificato qui con la regione trace) ¢ ai cui soffi gli uccelli migrano
verso le terre meridionali (cfr. Colum. XI 2, 21). Pud darsi, perd, che 'epitcto
Thracius alluda genericamente alla mitica patria di tutti i venti (cfr. Hom. JI.
XXII 229; Soph. Ant. 589) e il riferimento indichi, in modo indifferenziato, tutti
i venti forieri e compagni della primavera.
Un sintetico quadro primaverile (composto di fiori multicolori sul lungofiume,
d'un bianco pioppo sovrastante una grolta e d’un vitigno flessuoso che intreccia

ombre invitanti) compare nei versi recitati da Mer a Licida nella IX bucolica
(40-42):

21

Hic ver purpureum, varios hic Slumina circum

Sundit humus flores, hic candida populus antro

imminet et lentae texunt umbracula vites,
mentre in buc. 10, 74 al pioppo si sostituisce I'ontano che, all'inizio della
primavera, si innalza verdeggiante (Quantum tere noro viridis se subicit alnus)-
Nel I libro delle Georgiche, invece, lo spettacolo della rinascita primaverile, con
il liquefarsi delle nevi sui montj e lo sfaldarsi delle zolle ammorbidite al soffio
di Zefiro, si lega alla ripresa stagionale del faticoso lavoro dei campi (43-16):

Vere noro, gelidus canis cum montibus umor

liquitur et Zephyro putris se gleba resolvit,

depresso incipiat iam tum mihi taurus aratro

ingemere, et sulco attritus splendescere vomer.



"Lo sento, I'inverno & fuggito"

93

ne precettistica sullutilita” della primavera, per dipingere di ségui-
to un grandioso affresco di feconda palingenesi naturale, che coin-
volge, oltre alle piante e agli animali, il “padre” Cielo e la “florida
sposa” Terra, stretti in un cosmico amplesso coniugale (II 323-345):

Ver adeo frondi nemorum, ver utile silvis,
vere tument lerrac et genitalia semina poscunt.
Tum pater omnipotens fecundis imbribus Aether
coniugis in gremium laetae descendit et omnes
magnus alit magno commixtus corpore fetus.
Avia tum resonant avibus virgulta canoris
et Venerem centis repetunt armenta diebus;
parturit almus ager Zephyrique tepentibus auris
laxant arva sinus: superat tener omnibus umor,
inque novos soles audent se germina tuto
credere, nec metuit surgentes pampinus austros
aul actum caelo magnis aquilonibus imbrem,
sed trudit gemmas et frondes explicat omnes.

Non alios prima crescentis origine mundi
inluxisse dies aliumve habuisse tenorem
crediderim: ver illud erat, ver magnus agebat
orbis et hibemis parcebant flatibus euri,
cum primae lucem pecudes hausere virumque
lerrea progenies duris caput extulit arvis,
immissaeque ferae silvis et sidera caelo.

Nec res hunc tenerae possent perferre laborem,
si non tanta quies iret frigusque caloremque
inter, et exciperet caeli indulgentia terras.

325

330

335

340

345%

Lepisodio si pud suddividere schematicamente in otto momenti:
I (323-324): rinnovellarsi delle piante; rinnovata fecondita della

terra clie inturgidisce e, come una femmina in calore, brama riceve-
re i genitalia semina;

2

IT (325-327): azione vivificante delle piogge: Aether, padre on-

Su bue. 3, 56-57, fonte di Pentadio (3-1), cfr. infra ad loc.. In generale, per
una rassegna complela dei passi virgiliani sulla primavera, ver rubens (georg.
11 319) olire che purpureum, cfr. Boella 1988, pp. 270-271. Per un confronto
fra il sentimento della natura nella poesia virgiliana e in quella oraziana, cfr.
Pasquali 1964 (1920'), in part. pp. 526-530.
Riproduco il testo latino dell’edizione delle Georgiche commentata e tradoita
a cura di Della Corte 1986, 1, pp. 129-131. Per un'analisi del 11 libro delle
Georgiche cfr. Barchiesi 1982, pp- 43-86.



94 Marco Giovini

nipotente, penetra nel grembo della coniunx (--.) laeta, Terra, discen-
dendovi sotto forma di pioggia feconda®;

IIT (328): gli uccelli cantano nelle macchie remote;

IV (329): gli armenti s’accoppiano;

V (330-331%): la terra fecondata s’accinge a produrre, e, mentre
soffia lo zefiro, i campi aprono i loro grembi;

VI (331%-332): la linfa scorre, i germogli shocciano al tepore
dei raggi solari;

VII (333-335): il pampino s’ingemma e si copre di fronde (non
spirano venti né da mezzogiorno [austri] né da settentrione [aquilones));

VIIT (336-345): la diuturna primavera del mondo originario®,

In un momento critico di epocale decadimento dell’'umanita e,
nello specifico degli eventi in corso (siamo nel biennio 36-34), di
travagliata crisi istituzionale, che vedeva contrapposti 1 fautori di
Ottaviano e quelli di Antonio®, la descrizione del gioioso e fervi-
do risveglio primaverile della natura (I-VII) richiama alla mente del
poeta i non alii (...) / (...) dies (336-337) che rifulsero alla prima
(-..) origo (336) del rinascente mondo post-diluviano®: una perenne

* Questi versi riprendono in modo scoperto, sia per I'immagine del padre Cielo
che precipita, in quanto pioggia, nel gremium della mater terra per fecondarla,
sia dal punto di vista linguistico, i vv. 250-253 del I libro del De rerum natura
lucreziano:

Postremo pereunt imbres, ubi eos pater acther

in gremium matris terrai praecipitavit;

at nitidae surgunt fruges ramique virescunt

arboribus, crescunt ipsae fetuque gravantur.
Commenta Putnam 1979, p. 126: “Lucretius perceives the rain of spring as
an abrupt missive from father sky to mother earth. Virgil tums their actual
pairing into a spring song and a marriage rite. (...) He leaves little doubt about
masculine heaven’s power over feminine carth, but he tempers it by changing
the impetuosity of Lucretius’ praecipitarit, as the showers are hurled downward,
to the more gentle descendit. The father himself slips into the lap of his lady,
entitled now not specifically terra mater but simply coniunx laeta, a fertile wife™
Per un’analisi di questo passo cfr. Puccioni 1985, pp. 155-174, in par. pp. 168-
170. Vd. in precedenza anche quanto scrive Mugellesi 1975, pp. 39 ss..
# Cfr. Della Corte 1986, pp- 83-90, in par. p. 87.
%1l riferimento al diluvio si ricava dall'allusione al mito della rigencrazione

dell’estinto genere umano tramite il lancio di pietre da parte dei soli superstitis

Deucalione ¢ Pirra, contenuta nell’espressione virumque / terrea progenies ai VV-
340-341. Cfr. Ov. met. 1 313-115.

24



"Lo sento, l'invermo 2 fuggito” 95

primavera seguila a una catastrofe immane, a riparo dai procellosi
venti invernali (339 hibernis parcebant flatibus eurt), nel cui sogno il
poeta, desideroso di pace, si rifugia, in un vagheggiato ma velleitario
auspicio di ritorno all’eta dell’oro. Ladventus veris, col suo immagi-
nifico repertorio di situazioni e dettagli formulari, diviene dunque
per Virgilio un pretesto per evadere dal desolante scenario della eri-
si contemporanea verso Iideale oasi amena d’un mondo rinverginato
da una catarsi profonda che egli anelerebbe, mutatis mutandis, per
Peta presente.

Passiamo adesso ad analizzare le modalita di ricezione e di svi-
luppo interpretativo del 10706 del trapasso dalla stagione invernale
a quella primaverile in due momenti successivi della storia della
Poesia latina: I'epoca tardo-antica (Pentadio) e I'eta altomedievale
(Valafrido Strabone), per concludere con un’incursione nel mondo
contemporaneo (Thomas Stearns Eliot).

Di Pentadio non si sa in pratica nulla di preciso?, sebbene, an-
che alla luce dello studio condotto da Antonio Guaglianone in sede
introduttiva della sua recente edizione, appaia abbastanza persuasiva
Pidentificazione con il Pentadius JSrater cui Lattanzio dedicd I'Epito-
me delle Divinae Institutiones verso il 314%. Lunico dato incontro-
vertibile & I'esistenza di sei componimenti tramandati a suo nome

h““""‘—;

* Su Pentadio cfr. Lenz 1937; Castorina 1949; Rostagni 1964, III, p. 376 e p.
S54; Murray 1965; Paratore 1969, pp. 293-294; Wistrand 1969; Grimal 1978,
pp- 271-272; Alvar Ezquerra 1992, p. 9; Salemme 1993, pp. 198-199; Maiiaz
Nifiez 1994. Per un quadro della produzione poetica latina nel IV secolo cfr.
preliminarmente Duval 1987.

= Guaglianone 1981, cfr. pp. 11-30, in pan. cfr. pp. 23-24 e 28-29 (sull’esistenza
di altri personaggi di nome Pentadio, vissuti nel IV secolo, vd. nota 40 a p.
23). La dedicatio in questione suona cosl (CSEL XIX [1890], p. 675, 8): Horum
(i. e. librorum) tibi epitomen fieri, Pentadi JSrater, desideras, credo, ut ad te
aliguid scribam nomen in nostro qualicumque opere celebretur. Resta aperta Ia
Questione se il frater della dedica di Lattanzio debba essere interpretato qualtf
spia d'un presunto (e dubbio) vincolo di parentela fra i due o se esso indichi
4 comune appartenenza al medesimo credo religioso (il che sembra escluso.dal
Carattere prettamente pagano della produzione poetica di Pentadio). Ha respinto
l'idculiﬁcazione dei due personaggi Bardon 1952, II, pp. 251-253, in pan. pp.
251-252: “On a voulu le confondre (i. e. Pentadio) avec le ‘frere Pentadius’,
Pentadiys Jrater, A la demande de qui Lactance écrivit son Epitome. Méme si

Jrater ne doit pas étre catendu au sens religieux, il est presque sir que.lc

’entadius de Lactance fut chrétien. Or, les podmes du manuserit de Saumaise

sonl d'une inspiration palenne constante. Lassimilation des deux homonymes

Me parait insoutenable™.



96 Marco Giovini

dal Codex Salmasianus (Parisinus latinus 10318) tre elegie in distici
ecoici (De Fortuna [226 Sh. B. = 234 R.]; De adventu veris [227 Sh.
B. = 235 R.]; <De Narcisso> [259 Sh. B. = 265 R.]) e altrettanti
epigrammi in metro elegiaco semplice (<De Narcisso> [260 Sh. B. =
266 R.]; <De Chrysocome> [261 Sh. B. = 267 R.]; <De femina> [262
Sh. B. = 268 R.]). A questi sei carmi si debbono aggiungere altri
14 componimenti spurf, di contenuto e stile assai diversi, attribuiti a
Pentadio da studiosi ed editori modemi, senza perd un reale fonda-
mento storico o effettivi riscontri documentari, che Guaglianone ha
pubblicato in una sezione a parte del suo volume?.

I testo che ci interessa & la seconda elegia in distici epanaletti-
ci®®, tramandata unanimemente dai tre codici che la conservano con
il titolo De adventu veris®': una suggestiva summa che riepiloga tutti i
motivi tradizionali che caratterizzano questo duttile T10nog di origine
lirico-epigrammatica, ma oggetto, come si & visto, di articolate rilet-
ture in chiave didascalica (Lucrezio e Virgilio) ed elegiaca (Ovidio).
Eccone anzitutto il testo, che riporto, con qualche modifica, sulla base
dell’edizione dell’Anthologia Latina a cura di Shackleton Bailey®.

Sentio, fugit hiems, Zephyrisque animantibus orbem
iam tepet Eurus aquis. Sentio, fugit hiems.
Parturit omnis ager, persentit terra calores

* Si tratta dei seguenti epigrammi: | Tumulus Acidis; 11 Tumulus Hectoris; 11 Tumulus
Achillis; IV De Narcisso; V' De Narcisso; V1 Epitaphium super Virgilium; V11 <In
Jratres Cascas>; V111 De vita humiliori; 1X <De vitae privatae commodis>; X <De
vita beata>; X1 Iltem <De tila tranquilla>; X1l Item <De navigatione>; XIII Item
<De navigatione>; XIV De Spe. Per il testo di tali carmi cfr. Guaglianone 1984,
pp. 67-125 (commentati singolarmente alle pp. 133-152). A proposito di questa
serie di ingiustificate attribuzioni lo studioso scrive (p. 30): “Fu Pentadio una
sorta d'invenzione utile per dare patemnitd ad una produzione giunta anonima:
una scoperta utile, la quale ha incamato una paternita putativa, assolvendo, nel
tempo, una curiosa funzione di ricettatore involontario, ma doveroso, sull’autoritd
e sull’arbitrio di taluni studiosi a cominciare dal secolo XVI” (primo fra tutti
G. G. Scaligero).

% Sull'impiego dei distici ecoici da parte di Pentadio cfr. Cristébal 1985. In
generale su questa forma metrica nell'Anthologia Latina cfr. Schetter 1986. La
prima attestazione di un carme in distici epanalettici &, a quanto ne so, un
epigramma di Marziale (IX 97).

* Oltre che dal Salmasianus (A) (fT. 122-123), questa elegia & conservata dal
codex Thuaneus (Parisinus 8071 [= B nel Riese ¢ in Shackleton Bailey]) ai T
5?-56 e dal codex Vossianus Latinus Q 86 (Bibl. Leidensis) (V) ai I 109-111.
Si & occupato in modo specifico di questa elegia Arcaz Pozo 1989.

% Cfr. Shackleton Bailey 1982, pp- 167-168.



"Lo sento, I'inverno & fuggito" 97

germinibusque novis parturit omnis ager. 4
Laeta virecta tument, foliis sese induit arbor;

vallibus apricis laeta virecta tument.
Iam Philomela gemit modulis; Ityn impia mater

oblatum mensis iam Philomela gemit. 8
Monte tumultus aquae properat® per levia saxa

et late resonat monte tumultus aquae.
Floribus innumeris pingit sola flatus Eoi

tempeaque exhalant floribus innumeris. 12
Per cava saxa sonat pecudum mugitibus Echo

voxque* repulsa iugis per cava saxa sonat.
Vitea musta tument vicinas iuncta per ulmos;

fronde maritata vitea musta tument. 16
Nota tigilla linit iam garrula luce chelidon;

dum recolit nidos, nota tigilla linit.
Sub platano viridi iucunda<t>¥ somnus in umbra

sertaque texuntur sub platano viridi. 20
Tunc quoque dulce mori, tune, fila, recurrite fusis;

inter et amplexus tunc quoque dulce mori®.

Vediamo di presentare uno schema dei nuclei descrittivi propo-

sti dal carme: un’operazione agevolata dal procedere segmentato e,
per cosi dire, paratattico, peculiare della forma ecoica, in cui ogni
singolo distico costituisce un’unitd di discorso a sé stante e in sé
conchiusa in maniera circolare.

I distico: azione vivificante e rasserenatrice dei venti (zefiri ed Euro);
II distico: rinnovata fertilitd dei campi e della terra;

Il distico: le piante gennogliano e gli alberi si rivestono di foglie;

IV distico: canto dell'usignolo (mito di Procne e Filomela);

V distico: i fiumi s’ingrossano;

VI distico: i fiori sbocciano e profumano al soffio dei venti Eoi (orientali
o mattutini);

VII distico: gli armenti fanno echeggiare i muggiti;

VIII distico: i grappoli d’uva maturano;

IX distico: la rondine appronta e “restaura” il nido sotto la nota trave
del tetto;

/

Properat A, Riese, Guaglianone: resonat Shackleton Bailc)
voxque Salmasius: bisq; A: bisque, Riese, Guaglianone: visque B: usque V
lucundal Meyer: iucunda codd.: iucundus Burinan

gh.‘:’b’

21-22: Tunc (...) tunc (...) / (...) tunc codd.: nunc Shackleton Bailey ter scripsit

et edidil:

Nunc quogque dulce mori, nunc, fila, recurrite fusis;
inter et amplexus nunc quoque dulce mori.



98 Marco Giovini

X distico: effetto rasserenante sull’animo umano (inotive bucolico
dell’arbore sub quadam)™;
XI distico: la perduta primavera della giovinezza - cupio dissolvi,

La successione dei motivi non riserva in apparenza, per lo
meno per i primi nove distici, sorprese di rilievo: & piuttosto I'ini-
pasto espressivo che sostanzia, sul piano della scrittura e della resa
stilistica, questa sequenza di T6mot a suscitare interesse. Il primo
emistichio del v. 1 (Sentio, fugit hiems)® recupera un sintagma ovi-
diano da un passo dell’Ars amandi incentrato, non a caso, sul ritorno
del ver tepens, quando la terra rinnovata fiorisce e la vite s’ingemma

(IIT 185-186):

Quot nova terra parit flores, cum vere tepenti
vitis agil gemmas pigraque fugit hiems.

Lo stesso sintagma (fugit hiems) compare (con il verbo fugere
usato perd transitivamente) in un epigramma in cui Marziale descri-

ve all’amico Faustino le bellezze e gli agi di Roma in primavera (X
51, 1-4);

Sidera iam Tyrius Phrixei respicit agni
Taurus, et altermum Castora Jugit hiems;

ridet ager, vestitur humus, vestitur et arbor,
Ismarium paelex Attica plorat Ityn.

Questo passo sembra, infatti, creditore al carme tardo-antico
anche di uno spunto fuorviante relativo alla fabula di Filomela e
Procne. Sebbene anche una zia possa compiangere la sventurata sor-
te d’un nipote, a rigor di termini mitologici, chi commisera la morte
di Iti dovrebbe essere sua madre Procne, tramutata in rondine, com-

% Sul motivo tipicamente virgiliano dell'arbore sub quadam cfr. Cristéhal 1980, in
part. pp. 148-188.

% Per I'abbinamento del verbo sentire ¢ di hiems cfr. la descrizione ovidiana
dell’antro di Polifemo nelle parole dello stesso Ciclope (met. XIII 810-812) (Sunt
mihi [....] / antra, quibus nec sol medio sentitur in aestu, / nec sentitur hiems;
[...])- Per sentio in posizione iniziale di esametro cfr. Stat. Theb. 11 336 (Sentio,
pervigiles acuunt suspiria questus). 11 tema della “fuga dell'inverno” come segnale
dell'inizio della primavera ricorrerd spesso, in el tardo medievale, nei Carming
Burana: cfr. carm. Bur. 101, 1, 1-4 (Veris laeta facies / mundo propinatur, /
hiemalis acies / victa iam fugatur); carm. Bur. 54, 2, 14 (Fugiente penitus /
hyemis algore, / spirat aether tacitus / aestu gratiore). Cfr. inoltre Vincipit di
carm. Bur. 108 (1-4 Tellus flore vario vestitur, / et veris praesentia sentitur,
Philomena dulciter modulans auditur, / sic hiemis saevitia finitur).



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 99

punta dal rimorso per avere ucciso e imbandito il figlioletto a cena
al marito Tereo, per vendicarsi dell’oltraggio perpetrato ai danni del-
la sorella Filomela. Lepiteto paelex Attica (“amante attica”)® sembra
perd attagliarsi contestualmente meglio a Filomela, per quanto costei
sia vittima d’uno stupro e quindi non si possa ritenere stricto sensu
“amante adultera” di Tereo. Condizionato forse proprio da tale de-
finizione, Pentadio confonde fra loro i personaggi del mito quando
scrive (7-8): lam Philomela gemit modulis; Ityn impia mater / obla-
tum mensis iam Philomela gemit, un distico che rielabora lo spunto
di Marziale (per la sostituzione di plorare con gemere), alla luce del
modello lirico di Hor. carm. IV 12, un’ode cui abbiamo gia accen-
nato, perché si apre con una celebre descrizione della primavera (1
lam veris comites...) (5-8):

Nidum ponit Ityn flebiliter gemens
infelix avis et Cecropiae domus
aelernum opprobrium, quod male barbaras
regum est ulla libidines*.

————

* Per il significato del termine paelex cfr. quanto scrive Aulo Gellio nelle Noctes
Atticae (IV 3, 3): ‘Paclicem’ autem appellatam probrosamque habitam, quae
iuncta consuelaque essel cum eo, in cuius manu mancipioque alia matrimonii
causa foret, hac antiquissima lege ostenditur, quam Numae regis fuisse accepimus:
“Paelex aedem lunonis ne tangito; si tangit, Iunoni cunibus demissis agnum
Jeminam caedito”. Dunque con paelex si intendeva, perlomeno nell’usus classico,
Pamante d’un uomo regolarmente sposato. Soltanto in epoca successiva paelex
diviene sinonimo generico di concubina (e di pathicus), benché il significato
originario non cada mai del tutto in oblio, come si osserva bene dall’epitome di
Paolo Diacono del De significatione verborum di Pompeo Festo (p. 222 Mucller):
Pellices (= Paelices) nunc quidem appellantur alienis succumbentes non solum
Jeminae, sed etiam mares; antiqui proprie eam pellicem (= paclicem) nominabant,
quae uxori habenti nubebat. Cfr. a conferma Iul. Paul. digest. 50, 16 (p. 144
Lenel): Masurius scribit paclicem apud antiquos eam habitam, quae, cum uxor
non esset, cum aliquo tamen tirebat, quam nunc vero nomine amicam, paulo
honestiore concubinam appellari; Granius Flaccus (...) scribit paelicem nunc volgo
vocari, quae cum eo, cui uxor sit, corpus misceal, quosdam (quondain?) eam,
quae uxoris loco sine nuptiis in domo sit, quam naAdaknyv Graeci vocant.
Secondo la versione originale della fabula riportata da Apollodore (I1I 14, 8)
fu Procne, moglic di Tereo e autrice del delitto, a essere tramutata in usignolo,
mentre Filomela subl la metamorfosi in rondine. Commenta Romano.l991, p-
908: “La tradizione poetica latina, compreso questo passo di Orazio., nspecclua
Una confusione fra i personaggi, suggerita dalla falsa etimologia di Plulqmcla
da HEroz, e fa di Procue la rondine, di Filomela I'usignolo.” Qucs'lu‘ variante,
allestata ad esempio in Virgilio (buc. 6, 78-80; georg. IV 15) ¢ in vadlo_(/'ast. }I
855‘856). & accolta anche da Pentadio, emulo in questo distico (7-8) di Orazio



100 Marco Giovini

Ma allo scambio Procne / Filomela, per cui sarebbe stata que-
stultima I'impia mater! a uccidere il figlio, oblatus mensis, pud
avere contribuito in modo decisivo la reminiscenza frammentaria e
decontestualizzata d’un passo delle Georgiche, in cui Virgilio para-
gona il lamentoso sfogo di dolore di Orfeo, reduce dall’Ade, al canto
dell’usignolo che, all'ombra d’un pioppo, si dispera per gli amissi
(-...) fetus (IV 511-512):

Qualis populea maerens philomela sub umbra
amissos queritur fetus (...)

benché, subito dopo, si scopra che, in questo caso, la perdi-
ta dei fetus, compianta da philomela, non evochi affatto il mito di
Procne: & il durus arator che, spiando in agguato, ha strappato via

dal nido i piccoli ancora implumes, gettando mamma usignolo nella
disperazione (512-515):

(.) quos durus arator
observans nido implumes detraxit; at illa
flet noctem, ramoque sedens miserabile carmen
integrat, et maestis late loca questibus implet*2.

Hlluc unde abii redeo. Interessante risulta anche I’assetto testuale
del secondo emistichio del v. 1 dellelegia di Pentadio (Zephyrisque
animantibus orbem), che contamina Verg. georg. 11 330 (Zephyrique

e Marziale, fra loro contaminati. Pentadio mostra perd di conoscere anche la
versione esalta della fabula, quando nell'elegia De Fortuna scrive (anth. Lat.
226 Sh. B., 34):
Vindice functa manu Progne pia dicta sorori,
impia sed nato vindice functa manu.

! Lepiteto impia mater riprende la definizione di Altea, madre di Meleagro, nelle
parole di Medea secondo Seneca tragico (Med. 779 Piae sororis, impiae matris,
Jacem) o un verso nel finale dell’epitalamio di Peleo e Teti, ove Catullo, fra
i casi di nefandi delitti che caratterizzano la corrotla epoca modera, ricorda
quello della madre scellerata che giace incestuosamente col figlio (64, 403-404
Ignaro mater substernens se impia nato / impia non rerita est divos scelerare
penates). Per questa iunctura cfr., in epoca tardo-antica, Drac. laud. Dei 11 323
(Externos pariterque suos furit impia mater).

* La menzione di Philomela ¢ la presenza del verbo gemere inducono, perd, 8
non escludere I'ipotesi del concomitante influsso d’un verso dell’Epicedion in
patrem suum di Stazio (silr. V 3, 84 Quod gemit et durae queritur Philomela
sorori). Cfr. inoltre, per il riferimento al compianto Itys, Ov. fast. 1V 482 ([...] &

amissum cum gemit ales Iyyn); trist. 11 390 (Quaeque suum luget nunc quoque
mater Ityn).



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 101

tepentibus auris), dal brano succitato sul ritorno della primavera, con

la clausola di Val. Fl. VII 227:

Omnibus hunc potius communem animantibus orbem.

Lo stesso verso 330 del II libro delle Georgiche (Parturit almus
ager Zephyrique tepentibus auris)® & la fonte del primo emistichio
del v. 3 di Pentadio (Parturit omnis ager). La sostituzione di almus
con omnis dipende dalla contaminatio mnemonica con un altro passo
virgiliano di origine, in questo caso, bucolica: in un delizioso sce-
nario campestre, illeggiadrito dagli effetti della primavera, Palemone
esorta Dameta e Menalca a sfidarsi in tenzone poetica con un canto
amebeo (3, 55-57):

Dicite, quandoquidem in molli consedimus herba,
el nunc omnis ager, nunc omnis parturit arbos,
nunc frondent silvae, nunc formosissimus annus.

Il secondo emistichio del v. 3 (persentit terra calores) combina
un verbo lucreziano (IV 25 Naturam rerum ac persentis utilitatem)
e virgiliano (Aen. IV 448 Tunditur et magno persentit pectore curas)
con una clausola ovidiana (met. 11 134 Utque ferant aequos et caelum
et terra calores)*.

Un collage di materiale frastico virgiliano & di seguito il v. 5
Laeta virecta tument, foliis sese induit arbor): 'immagine dei prati
verdeggianti (virecta), che rigogliosi (laeta) “si gonfiano” di germogli,
Tiprende, manipolandola, la descrizione dei Campi Elisi nel VI libro
dellEneide (637-639):

His demum exactis, perfecto munere divae,
devenere locos laetos el amoena virecta
fortunatorum nemorum sedesque beatas®,
\-
¥ Unreco di questo verso virgiliano si trova anche nel v. 78 del Pervigilium Veneris
(Hunc ager cum parturirel, ipsa suscepit sinu). Per un'interpretazione di questo
« Passo vd. Formicola 1998, p. 172.
Per il sintagma sentire (...) calorem cfr. Manil. II 184-186 (Nudus uterque tamen,
senlit quia uterque calorem, / ille senescentis veris, subeuntis at ille / aestatis
(D e Avien. Ara. 1825-1826 (Caespitis arentis venas citiusque calorem / sentit
. humus succincta salo).
tunctura virgiliana amoena virecta diverrd un nesso topico della lexis poetica
Cristiana per indicare il Paradiso: cfr. Prud. cath. 3, 101 (Tinc per amoena
Virecta ijubet); hamart. 795 (At lactum nemus umbriferum per amoena virecla);
Ps.-Cypr. resurr. 191 (Ditia per nemora, semper amoena virecta); Sedul. Pasch.
carm. | 53 (Tartarco damnata cibo: sed amoena virecta); Drac. laud. Dei 111 752
(Unter odoratos Slores e1 amoena virecla).



102 Marco Giovini

mentre la metafora della “vestizione” degli alberi con le foglie, quasi
fossero un abito che i rami indossano stagionalmente, riecheggia un
passo del IV libro delle Georgiche, dal celebre episodio del Corycius
(...) senex, in cui Parbos si veste, durante la fioritura (in flore novo),

non di foglie, bensi di boccioli (poma) (141-143):

(-..) illi tiliae atque uberrima pinus,
quotque in flore novo pomis se fertilis arbos
induerat, totidem autumno matura tenebat®.

Del quarto distico, con il richianio alla fabula di Philomela, si
& gia detto. I vv. 9-10 (Monte tumultus aquae properat per levia saxa
/ et late resonat monte tumultus aquae) si presentano come un nuovo
mosaico di materiale linguistico virgiliano ricomposto ad artem. Nel
III libro delle Georgiche, Virgilio paragona il toro che, precedente-
mente sconfitto, si scaglia in un impeto di rivincita contro I'avversa-
rio, per il possesso della formosa iuvenca sulla Sila (219), a un’onda
che prima biancheggia di spuma in mezzo al mare, poi si gonfia al
largo in un cavallone; infine, si rivolge verso terra e s’infrange sugli
scogli con un frastuono immane (239 immane sonat per saxa), abbat-
tendovisi sopra non meno elevata d’'un monte (III 237-240):

Fluctus uti medio coepit cum albescere ponto,
longius ex altoque sinum trahit utque volutus
ad terras immane sonat per saxa neque ipso
monte minor procumbit; (...).

Pentadio combina il quadro di questa fragorosa “montagna d’ac-
qua” che risuona per saxa con la delicata immagine del rigagnolo,
ristoratore dei campi secchi, che scorre attraverso i sassi levigati

(per levia [...] / saxa), producendo un roco gorgoglio (georg. 1 109-
110):

(---) illa cadens raucum per levia murmur
saxa ciel, scatebrisque arentia tempcerat arva®’.

“ Da Virgilio dipende Columella (rust. X 242-243):
Mox ubi sanguineis se floribus induit arbos
Punica (...).
Un analogo costrutto si trova anche in georg. 1 187-188, in cui Virgilio tratta
del rivestirsi di fiori del mandorlo (nux [amygdala]) nel frutteto:
Contemplator item, cum se nux plurima silvis
induet in florem et ramos curvabit olentis.

7 . . . .
Il nesso leria saxa compare anche in Orazio (carm. | 17, 12 Levia personuert
saxa).



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 103

Il v. 11 (Floribus innumeris pingit sola flatus Eoi), la cui clau-
sola ricorda di primo acchito la clausola flatibus Euri di Verg. georg.
I 339, presenta i campi “dipinti” di innumerevoli fiori: una metafo-
ra che compare gid in Lucrezio in un cammeo primaverile contenuto

nel V libro del De rerum natura (1395-1396):

Praesertim cum tempestas ridebat et anni
tempora pingebant viridantis floribus herbas,

e che ritorna, ad esempio, nel Culex (70 Florida cum tellus gem-
mantis picta per herbas) e nelle Dirae dell’Appendix (21 Purpureo
campos quae pingunt verna colore), nonché, successivamente, nei
Fasti ovidiani (IV 430 Pictaque dissimili flore nitebat humus)®. Su
tale soluzione metaforica si innesta una iunctura (floribus innumeris)
di matrice ovidiana (met. V 266 Antraque et innumeris distinctas
floribus herbas), ma attestata anche in Stazio (silv. 1 2, 21 Floribus
innunieris et olenti spargere nimbo)®.

Completamente virgiliana & 'immagine sonora di Eco che ri-
Suona dei muggiti degli armenti per le caverne, per poi rimbombarvi
di nuovo, ripercossa dai gioghi montani ai vv. 13-14 (Per cava saxa
sonat pecudum mugitibus Echo / voxque repulsa tugis per cava saxa
sonat). Nella parte iniziale del IV libro delle Georgiche, a un certo
Punto Virgilio raccomanda all’apicoltore di collocare I'alveare dove
non vi sia sgradevole tanfo di melma e dove le “concave rupi” (os-

———

¥ Cfr. anche Tiberian. 1, 2 (Amnis) Luce ridens calculorum, flore pictus herbido.
Il motivo topico del locus amoenus “dipinto” di fiori arriva sino al “giardino
incantato” del pocmetto Gongolfus di Rosvita di Gandersheim (91 Quis latuit
Pictum vernanti flore locellum), per giungere, in et tardo medievale, alla celebre
Pastorella Estivali sub fervore dei Carmina Burana (52, 2, 1-0):
Erat arbor haec in prato
quovis flore picturato,
herba, fonte, situ grato,
sed et umbra, flatu dato:
stylo non pinxisset Plato
loca gratiora.
Sul significato del pictus (...) locellus del poemetto di Rosvita clr. Giovini 2001,
Pp. 45-77.
Tempea al v. 12 & un monstrum morfologico, in quanto plurale neutro di Tempe,
che & gia un neutro plurale (< 1@ Tépmn) (Tempe & un’incantevole valle tessala,
lambita dal fiume Penco, che, per traslato metonimico, finisce per indicare
qualsiasi valle deliziosa [cfr. Hor. carm. 1l 1 24 Non Zephyris agitata tempe]}.
€mpea si trova anche in anth. Lat. 720 R., 22 (Vos quoque, qui resono colitis
ara Tempea coetu).

49



104 Marco Giovini

sia “disposte ad anfiteatro”)® non rimbombino e non si produca il
fenomeno dell’eco (vocis [...] imago) (49-50):

Aut ubi odor caeni gravis aut ubi concava pulsu
saxa sonant rvocisque offensa resultat imago.

Anche la sostituzione di concava (...) / saxa con cava saxa tiene
conto d’una concomitante memoria virgiliana da Aen. III 566:

Ter scopuli clamorem inter cava saxa dedere’'.

Interessante anche il distico successivo, che ritrae il gonfiarsi
dei grappoli delle viti allacciate agli olmi (15-16 Vitea musta tument
vicinas iuncta per ulmos; / fronde maritata vitea musta tument): il
nesso vitea musta per designare i racemi dei pampini implica, in-
fatti, a fianco dell’aggettivo virgiliano viteus®, un singolare impiego
metonimico del termine mustum, che potrebbe risalire a un passo
dei Fasti ovidiani. Poco prima del duello con Mezenzio, Enea si
rivolge a Giove, promettendogli in voto i musta dei tralci latini (IV
894 luppiter, e Latio palmite musta feres)®. Naturalmente i musta
sono “i vini”, ma la loro menzione correlata al Latius palmes pud
avere suggerito la metonimia interpretativa musta = “grappoli” (che
pendono dal tralcio).

Della stagione propizia ad allacciare le viti agli olmi tratta Vir-
gilio nel II libro delle Georgiche, secondo quanto egli stesso dichiara
nell’argumentum generale allinizio dell’opera (georg. 1 1-3 [...] quo
sidere [...] / [...] ulmisque adiungere vites / conveniat). 11 sintagma di
Pentadio (Vitea musta [...] iuncta per ulinos) sembra perd riprendere,
per I'impiego del participio iuncta, Ov. met. XIV 665 (Haec quoque,
quae iuncta vitis requiescit in ulmo)®, mentre il participio maritata
nel pentametro seguente si collega all’uso oraziano di questo verbo
in un contesto affine (epod. 2, 9-10 Ergo aut adulta vitium propagi-
ne / altas maritat populos).

% Cos! Della Corte 1986, p. 123.

3! Cfr. perd anche Sen. Phaedr. 38 (Cum latratu cava saxa sonent); Ov. am. 111 6,
45 (Nec te praetereo, qui per cava saxa volutans); met. XIII 892 (Osque cavum
saxi sonat exsultantibus undis).

% Cir. Verg. georg. 111 379-380 pocula (...) / (...) vitea (= “coppe di succo di vite”)
€, in séguito, Nemes. 3, 19 (Vitea serta plicas quique udo palmite tigres).

3 Anche I'abbinamento di musta con il verbo tumere possiede una vaga aurd
ovidiana: in am. 1 15, 11 si legge, infatti, che la fama di Esiodo sopr.n'vi\'cl'n
finché “I'uva fermentera (tumebit) nei mosti” (Vivet et Ascracus, dum mustis utd
tumeDbit).

S Cfr. inoltre Man. IV 13, 5 (Vec melius teneris iunguntur vitibus ulmi).



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 105

Il nono distico presenta la rondine “ciarliera” (garrula) che,
al mattino (luce), imbratta di fango le travi (tigilla) a lei note del
tetto, per riparare i danni subiti dal nido in sua assenza, durante il
trascorso inverno (17-18 Nota tigilla linit iam garrula luce chelidon;
/ dum recolit nidos, nota tigilla linit)*. La fonte di questo passo &,
ancora una volta, Virgilio georgico: in IV 305-307 il poeta consiglia
alPapicoltore, in caso di perdita dello sciame, di ricorrere all’espe-
diente della bugonia, da compiersi all’inizio della primavera, prima
che la rondine nidifichi sotto le travi (tigna):

Hoc geritur zephyris primum impellentibus undas,
ante novis rubeant quam prata coloribus, ante
garrula quam tignis nidum suspendat hirundo.

Pentadio s’avvale, senipre in clausola d’esametro, del prezioso
grecismo chelidon in luogo di hirundo®, e rimpiazza tignum con il
Suo diminutivo tigillum, attestato in versi in Plauto (aul. 301), Ca-
tullo (67, 39), Tibullo (IT 1, 39), Fedro (I 2, 14), Giovenale (7, 46)
e Petronio (135, carm. 11). »

.. Giungiamo quindi a esaminare il penultimo distico, che segna
l! Passaggio dell’elegia dal momento descrittivo a quello introspet-
livo: dopo aver presentato una successione di bozzetti paesaggistici
(terreni coltivati [3-4], prati, alberi, valli apriche [5-6], monti, greti
Sassosi [9-10], campi in fioritura [11-12], grotte, gioghi montani [13-
14], vigne [15-16]), vivacizzati dalla presenza di animali (usignolo
[7-8], bestiame muggente [13-14), rondine [17-18]), dal soffiare dei
venti (zefiri, Euro [1-2], flatus Eoi [11]) e dallo scorrere dei fiumi
(9‘10), nel finale Pentadio interiorizza, con uno scarto meditativo di
ascendenza oraziana, gli effetti della rigogliosa e vitale rinascita pri-
Maverile, in un assorto abbandono che si tinge, nell'indimenticabile
chiusa, d; struggente e funebre malinconia.
Nei vv. 19-20 (Sub platano viridi iucunda<t> somnus in umbra
Sertaque texuntur sub platano viridi), 'ombra d’un verde platano®

&s\-
« Cfr. anth. pPal X 4, 5-6; 5, 1; 14, 5-6; 10, 5-6. .
helidon & attestato soltanto nel Pervigilium Veneris al v. 90 (ed. Formicola)
(Quando? Jac iam, tu chelidon, ut tacere desinam) e nel ludicium coci et pistoris
57 tudice Vleano al v. 55 (Maestaque sub tecto sua murmuret acta chelidon).
Per Paggettivo viridis in analoghi contesti descrittivi (il riparo prodotto da froxfde
ree), cfr. app. Verg. catalept. 9, 17 (Molliter hic viridi patulae sub tegmine
Auercus); culex 390 (Rivum propter aquae, viridi sub fronde latentem); Hor. carm
» 21 (Spernit, nunc viridi membra sub arbuto); Ov. fast. IV 139 (Vos quogque
sub viridi myrto iubet ipsa lavari).



106 Marco Giovini

diviene il circoscritto angulus ove, nella placida quiete prima-
verile, si prova piacere a dormire o a intrecciare ghirlande®:
il che richiama immediatamente una delle pit celebri odi ora-
ziane, la II 11, quando il poeta esorta I'amico Quinzio Irpi-
no a prepararsi con lui al convite, bevendo sdraiati sotto un
alto platano (o sotto il pino 11 vicino), con i capelli ormai bian-
chi intrisi di essenza di rosa o di unguento orientale (13-17):

Cur non sub alta vel platano vel hac
pinu iacentes sic temere el rosa
canos odorati capillos,
dum licet, Assyriaque nardo
potamus uncti? (...)*

Pentadio recupera la scena immaginata da Orazio del tranquillo
riposo sotto le fronde del platano, arricchendo il quadretto con I'ul-
teriore particolare amoenus dell'umbra ristoratrice per contaminatio
mnemonica con Virgilio (georg. IV 146 lamque ministrantem plata-
num potantibus umbras)®. 11 riferimento allusivo all’ode del Venosino
si svolge, perd, su un piano intertestuale piti sottile e complesso:
I’esortazione a bere, standosene supini sub alta (...) platano, segue
infatti nel carme d’Orazio a un momento meditativo sull’effimera
durata della giovinezza, la iuventas “dalla pelle liscia” (levis) che
fugge indietro, mentre la vecchiaia “dalla pelle secca e vizza” (ari-
da) scaccia gli amori lascivi e il sonno facile®'. Pentadio pospone,
invece, la nota riflessiva personale nell’'ultimo distico, tramutando la
contemplazione della primavera (reale), nel suo ciclico ricorso, nel
mesto rimpianto dell'irrecuperabile primavera (metaforica) della gio-
vinezza perduta, quando “anche il morire & dolce”, specie se “fra gli
amplessi” (21-22 Tunc quoque dulce mori, tunc, fila, recurrite fusis; /
inter et amplexus tunc quoque dulce mori).

% Per il sintagma serta texuntur cfr., a mero titolo di confronto, Sen. Med. 77}
(Tibi haec cruenta serta texuntur manu).
% Per sub platano cfr. anche Calp. Sic. 4, 2 (Quidre sub hac platano, quam garrulus
astrepit umor); Nemes. 2, 18 (Atque haec sub platano maesti solatia casus).
“ Cfr. in aggiunta Cic. carm. fig. 59, 10 (Sub platano umbrifera, fons unde emanat
aquai).
@ Cfr. Hor. carm. 11 11, 5-8:
(...) Fugit retro
levis iuventas et decor, arida
pellente lascivos amores
canitie facilemque somnum.



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 107

Se per il sentenzioso Orazio (carm. III 2, 13) dulce et decorum
est pro patria mori, in qualunque periodo, stagionale o anagrafico
che sia, per Pentadio inter (...) amplexus (...) dulce mori, ma solo
durante la primavera o, meglio, in una primavera biologica ed esi-
stenziale di cui il poeta pud invocare I'impossibile ritorno, esortando
gli svolti fili del proprio destino a tornare in fretta indietro ai loro
fusi (recurrite fusis). Come il poeta del Pervigilium veneris si inter-
roga malinconicamente, alla fine del carme (89), quando ver venit
meum?, ben sapendo che la risposta a tale domanda non pud che
essere “numquam”, cosi Pentadio manipola il refrain del carmen 64
di Catullo (Currite ducentes subtegmina, currite, fusi)®? per chiedere
allo stame del proprio fatale fuso d’invertire il senso di dipanamen-
to, infrangendo quello che Virgilio chiama lo stabile fatorum numen
(buc. 4, 47), in uno slancio emotivo, tanto pill patetico, quanto pil
assurdo e irrealizzabile & I'illusorio ordine impartito.

A questo punto & interessante esaminare come uno dei pid
grandi poeti d’epoca carolingia (senz’altro il maggiore vissuto sotto
Pimperatore Ludovico il Pio), Valafrido Strabone (808/9-849), abbia
Saputo appropriarsi del repertorio topico della “rinascenza prima-
verile”, attualizzandolo in un’originale chiave simbolica. Allievo di
Spicco di Rabano Mauro nel monastero di Fulda fra 1'826 e 1’829,
Valafrido viene di séguito chiamato a corte da Ilduino, arcicappel-
lano di St. Denis (1840), quale precettore di Carlo (i1 Calvo). Con
questo ufficio egli rimane ad Aquisgrana sino all'838, quando rice-
ve la nomina ad abate di Reichenau, dove in gioventd aveva stu-
diato sotto la guida di Wettino (7824), Tattone e Grimaldo, durante
Pabaziato di Heitone (806-822) ed Erlebaldo (822-838), cui succe-
de di fatto nella carica®. Dopo la morte di Ludovico il Pio (840),
allo scoppio della violenta lotta fra 1 suoi figli per la spartizione
del dominio territoriale, Valafrido si schiera dalla parte di Lotario e,

€posto per tale ragione da Ludovico il Germanico, subisce I’esilio
a Spira. Riesce a tornare a Reichenau nell’842 grazie alle pressioni
€Sercitate sul sovrano dal suo ex maestro, Iarcicappellano di corte
Cl’imaldo, che era divenuto, alla fine dell’anno precedente, abate di
WeiBenburg e S. Gallo. Con ogni probabilita, proprio nel periodo

“ Cfr. anche Verg. buc. 4, 46-47 (“Talia saecla” suis dixerunt “currite” fusis /
« Soncordes stabili fatorum numine Parcae). . )
er informazioni biografiche su Valafrido cfr. I'/ntroduzione di Roccaro 1979,
PP. 7-43, in pan. pp. 14-27.



108 Marco Giovini

successivo al suo rientro a Reichenau, Valafrido scrive il De cultu-
ra hortorum (altrimenti detto Hortulus)®, un componimento di 444
esametri, suddivisi in 27 paragrafi, che “si iscrive nella tradizione
da lungo tempo interrotta dell’antica poesia didascalica latina sulla
coltivazione della terra e dei giardini”®. Lo scopo di Valafrido non
e perd quello di offrire una rassegna sistematica ed esaustiva delle
piante da coltivare in un orto, impartendo reali precetti empirici di
tecnica botanica: attraverso la descrizione di ventitré piante®, “egli
vuole piuttosto raccontare la sua esperienza nel giardinetto della sua
cella monastica, esperienza esistenziale e culturale insieme, rifugio
reale e filtro poetico™.

Dopo la prefazione (De cultura hortorum, 1-18), che contiene
una lode delle varie attivita della vita campestre, fra le quali occu-
pa un ruolo privilegiato il giardinaggio, comincia la presentazione
della difficultas assumpti laboris (19-52): la ripresa delle attivita per
Iorticoltore coincide, infatti, con la fine del “parassitario” inverno e
il ritorno della primavera, di cui Valafrido presenta un quadro com-
posito, stilisticamente assai suggestivo®, che risente, fra I'altro, del-

¢ Sebbene Wattenbach 1893, pp. 284 ss., abbia ritenuto I"llortulus un’opera
giovanile di \Valafrido, addirittura anteriore alla partenza per Fulda (826),
Pesame della commendatio opuscoli consente di collocare tale poemetto
negli anni del rientro a Reichenau del suo autore. Infatti, ai vv. 430 e 439,
Grimaldo, dedicatario dell'opera, viene “apostrofato con I'appellativo pater (...),
che & usalo comunemente per designare I'abate. Ora, fu tra la fine dell’841
ed i primi dell’842 che questi ricopnl tale carica nei monasteri di S. Gallo e
Weissenburger, sicché tale data, che coincide del resto con il ritorno del poeta
a Reichenau dopo Pesilio di Spira, pud essere assunta come terminus post quem
della composizione dell’Hortulus.” (Cosi Roccaro 1979, pp. 46-47).
% Cosl Jacobsen 2002, pp. 75-158, in par. su Valafrido cfr. pp. 104113 (la
citazione si trova a p. 112). Sull’attivita poetica di Valafrido cfr. Onnerfors 1977,
pp. 169-201. Nel medesimo volume di Onnerfors vd. anche Philologisches zu
Walahfrid Strabo, pp. 58-118.
Si & occupata, con notevole acribia filologica, delle fonti poetiche (Virgilio e
Columella), scientifiche (Celso, Sereno Sammonico, il De herbarum virtutibus
dello pseudo-Apuleio, i Dynamidia Hippocratis) ed enciclopediche (Plinio)
impiegate da Valafrido per la composizione dell'ffortulus, Barabino 1975.
Cos1 scrive molto hene Stella 1995, pp. 492-493. .
Un quadretto che ritrae I'ammivo della stagione primaverile si trova anche nel
Versus de imagine Tetrici, in 268 esameltri (seguiti da due carmi d’epilogo, il primo
in tre distici elegiaci, il secondo in 14 esametri), composti da Valafrido nell'829,
dunque oltre dieci anni prima dell'Hortulus. Questo singolare componimento in
forma di egloga presenta un colloquio fra lo stesso pocta e Scintillu, la sud

67



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 109

Pinflusso di Columella® (19-35 [ed. Roccaro)):

Bruma senectutis vernacula, totius anni
venter et ampliflui consumptrix saeva laboris, 20
veris ubi adventu terrarum pulsa sub imas
dilituit latebras, vestigiaque horrida avare
ver hiemis reduci rerum delere pararet
scemale, et antiquo languentia rura nitori
reddere - ver orbis primum caput et decus anni -, 25
purior aura diem cum iam reserare serenum
inciperet, Zephirosque herbae floresque secuti
tenuia porrigerent radicis acumina, caeco
tecta diu gremio, canasque exosa pruinas,
cum silvae foliis, montes quoque gramine pingui, 30
prataque conspicuis vernarent laeta virectis,
atriolum, quod pro foribus mihi parva patenti
area vestibulo solis convertit ad ortum,
urticae implerunt, campique per aecquora parvi
illita ferventi creverunt tela veneno. 35

La bruma invernale, “coinquilina e consanguinea della vec-
chiaia” (19 senectutis vernacula), vista come un ventre ingordo che
divora tutte le provviste accumulate con fatica immane durante I’an-

—————

ispirazione poetica (da identificare forse con Grimaldo, maestro di Valafrido a
Reichenau), di fronte alla statua equestre del re ostrogoto Teodorico (Tetricus),
che nell'801 Carlo Magno aveva fatto trasportare da Ravenna davanti al palazzo
imperiale di Aquisgrana. 11 dialogo, che verte nella sezione iniziale (1-88) sulla
problematica opportunitd di rendere onore al simulacro d’un sovrane ariano,
ritratto oltre a tutto eome un tiranno crudele, s"apre con un accenno di descriptio
veris adventus (carm. 5, 23, 1-8):
STRABUS Cur non, dulce decus, quoniam se contulit hora,

et ver floriferis laetum se subrigit austris,

magnus ¢t ardentem gradibus legit acthera Phoebus,

iam spatiis crevere dics, dulcescit et umbra,

in flores partusque novos et gaudia fructus

herba recens, arbos datur et genus omne animantum,

quod mare, quod silvas, quod rura, quod acra tranat,

quacrere me paleris, te respondere peitis?
Per una recente edizione (con traduzione in inglese) di quest’opera cfr. Herren
1991, Per un confronto fra le interpretazioni offerte di questo complesso
Poemelto, reso particolarmente oscuro dai densi intrecci simbolici e allegorici,
cfr. Vélez Latorre 1998.
Cfr. Colum. X 77-80 (Post ubi Riphacae torpentia frigora brumae [> 19 bruma]
/ candidus aprica Zephyrus regelaverit aura / sidercoque polo cedet .Lyr(f mersa
Profundo, / veris et adrentum [> 20 reris ubi adrentu] nidis cantabit hirundo).
Cfr. De Saint-Denis 1969, in part. p. 33 (comm. a p. 54).



110 Marco Giovini

no precedente, & finalmente scomparsa, respinta in nascondigli sot-
terranei (21-22) dall’arrivo della primavera, “primordiale origine del
mondo e splendore dell’anno” (25 ver orbis primum caput et decus
anni), come gia nel II libro delle Georgiche (336-342), quando Virgi-
lio immagina il clima primaverile dei radiosi giorni rifulsi durante la
prima crescentis origo mundi (336). La natura si risveglia, il paesag-
gio si trasforma, ripristinato nel suo redux rerum (...) / scema (= sche-
ma) (23-24), ossia nel suo aspetlo precedente, quasi fosse un reduce
di ritorno dall’esilio: I’aria pill pura rasserena le giornate (26); I'erba
e 1 fiori, assecondando gli zefiri, fanno spuntare le esili barbe delle
loro radici (27-28), in precedenza nascoste nel grembo oscuro della
terra per ripararsi dall’odiosa morsa delle canae (...) pruinac®™ (28-
29); le selve si coprono di foglie, i monti di fitta erba (30) e i prati
rigogliosi di verzura (31). A questo punto, lo sguardo del poeta/mo-
naco - uno sguardo pid mentale che fisico, come dimostra il detta-
glio sotterraneo in primissimo piano dei tenuia (...) radicis acumina
(28) -, restringe il proprio angolo visuale, focalizzandosi sul “piccolo
recinto” (32 atriolum) davanti all’ingresso della propria cella, invaso
dalle ortiche, le cui spine sono “dardi cosparsi di veleno” (35 Illita
[-..] tela veneno), come le armi che Amor in fuga lascia cadere nella
Psychomachia di Prudenzio (436 [...] lita tela veneno).

Contro lo spissus (...) radicibus infra / ordo catenatis (36-37),
ciod il dénso groviglio di radici fra loro avvinte nel sottosuolo, &
dunque necessario un energico, anzi, aggressivo (42 aggredior), in-
tervento di sarchiello (41 Saturni dens)™ per sollevare (44 erigere)
la terra, estirpando gli sponte renascentum complexus urticarum (43).
Quindi, il poeta / monaco / orticoltore distrugge le tane delle talpe
“abitatrici del buio” (44 umbricolis habitata cubilia talpis)®, riporta
alla luce (45 in luminis oras)® i lombrichi, cinge Iaiuola (47 areola),
spianata e lievemente soprelevata, con assi di legno, contro even-

™ Cfr. Verg. georg. 11 376 (Frigora nec tantum cana concreta pruina); Hor. carm. |1
4, 4 (Nec prata canis albicant pruina). Per quest'ode di Orazio vedi supra.

™ Cfr. Verg. georg. 11 406 ([...] curvo Satumi dente relictam / persequitur vitem
attondens fingitque putando). In questo passo il curvus Saturni dens indica il
roncolo, o falx putatoria, mentre nel verso di Valafrido tale espressione designa
il ligo, ossia il sarchiello, con cui si frantumano le zolle di terra. Cfr. Roccaro
1979, p. 167.

Z Cfr. Verg. georg. 1 183 (Aut oculis capti fodere cubilia talpae).

B gfr. Verg. georg. It 47 (Sponte sua quae se tollunt in luminis oras). La clausola
in luminis oras & di derivazione lucreziana (I 22; 170; 179 ¢ a.).



"Lo sento. l'inverno & fuggito" . 111

tuali smottamenti (46-48); infine, dopo averla dissodata con rastrelli
adunchi, la concima con grasso letame (50 pinguis fermenta fimi)™.
In tal modo, conclude il poeta, mentre certe pianticelle vengono ri-
seminate ex novo, altre rinascono dalle stirpes antiquae, riportate alla
giovinezza d’un tempo (51-52):

Seminibus quaedam temptamus holuscula, quaedam

stirpibus antiquis priscae revocare iuventae.

Se si rilegge con attenzione questo distico, ci si accorge che
I'idea di ricondurre le nuove piante, quelle che daranno i loro frut-
ti nel futuro, alla prisca (...) iuventa attraverso i “vecchi rampolli”
superstiti, assume contestualmente un preciso significato simbolico:
come osserva Stella, tale “formula (...) potrebbe assurgere a emble-
ma di tutta 'operazione culturale della riforma carolingia”®, di cui
il monaco, in quanto amanuense e filologo ante litteram, & il rap-
Presentante operativo, anche sotto le mentite spoglie figurali di orti-
coltore. La rinascita prodotta dal veris (...) adventus (21), foriero del
redux rerum (...) / scema, ma che, al contempo, porta alla luce le
avviluppate ortiche velenose della negligente dimenticanza invernale
assomiglia molto, sul piano simbolico, a quel fenomeno di rinnova-
mento intellettuale e letterario seguito ai secoli bui, di sterile inver-
no culturale, dell’eta merovingia: davvero un’epoca di bruma (...) /
(--.) ampliflui consumptrix sacva laboris (19-20). 1l rapporto del giar-
diniere con la natura si offre, dunque, nell’ottica di Valafrido, come
“paradigma dello sforzo titanico di riacquisizione della coscienza an-
tica, di riordinamento delle radici ormai aggrovigliate da un’incuria
di molte stagioni, di riseminagione che le piogge future porteranno
pill agevolmente a frutto™.

La primavera a misura circoscritta di atriolum monastico (non
a caso volto a oriente [33)]) & quindi figura della rinascita carolingia:
un simbolo ancora una volta positivo, che investe la “stagion che ]
mondo foglia e fiora” (cosi Compiuta Donzella)” di sostanziali valen-
ze catartiche, tramutandola nell’emblema manifesto della palingenesi
Storico-culturale in atto.

—_—

* Cfr. \erg. georg. 1 79-80 ([...] arida tantum [ ne saturare fimo pingui pudeat sola
. [-..]) e 11 347 (Sparge fimo pingui et multa memor occule terra).

2 Slclla 1995, p. 493.

:7 ibid,

" Cfr. Contini 1976, p. 248.



112 Marco Giovini

Elopog @pn: stagione propizia all’ispirazione poetica per Me-
leagro, fecondamente venerea per Lucrezio e per Ovidio, che nei
Tristia ne fa altresi il simbolo della trascorsa e ormai perduta felicita
romana ante exilium; indizio segnaletico del prossimo ritorno a casa
per Catullo, immagine del mondo originario per Virgilio, esplosio-
ne di gioiosa vitalitd che induce alla riflessione sul trascorrere del
tempo e sulla fugacita della giovinezza per Orazio e per Pentadio:
sempre e comunque stagione di colori, di profumi, di rigoglio na-
turale, di risveglio dei sensi, di ripresa delle attivita lavorative ma
anche delle feste, dei banchetti, del canto, degli ozi campestri, delle
effimere gioie concesse talora all’'uomo in vista della catulliana nox
(...) perpetua una dormienda (5, 6).

Ma cosa succede, anzi, che cosa resta dei TOmot antichi sul-
adventus veris se, in un balzo millenario, si giunge allo sfacelo ico-
noclasta e nichilista del mondo moderno? Una risposta esemplare la
offre la parte iniziale della prima sezione, The Burial of the Dead,
del poemetto The Waste Land (1922) di Thomas Stearns Eliot, uno
dei testi pid significativi della poesia novecentesca, con il ciclo del-
le Laudi di Gabriele D’Annunzio, le Duineser Elegien di Rainer Ma-
ria Rilke, La bufera e altro di Eugenio Montale e i Cantos di Ezra
Pound (revisore e, in parte, coautore di The Waste Land).

Nello scenario isterilito e desertico del mondo contemporaneo,
una “terra desolata” ridotta a un informe ammasso di “macerie pie-
trose” (20 stony rubbish), proprio Aprile, coi suoi vacui e illusori

aneliti di rinascita, diviene, per doloroso contrasto, il mese pid cru-
dele (1-7):

April is the cruellest month, breeding
Lilacs out of the dead land, mixing
Memory and desire, stirring

Dull roots with spring rain.

Winter kept us warm, covering

Earth in forgetful snow, feeding

A little life with dried tubers™.

Capovolgendo I'incipit del Prologo dei Canterbury Tales di Chau-
cer (Whan that Aueryll with his Shoures soote... [“Quando Aprile con

" “Aprile & il mese pit crudele, generando / Lilla dalla terra morta, mischiando
/ Memoria e desiderio, eccitando / Spente radici con pioggia di primavera. /
L’.mvemo ci tenne caldi, coprendo / La terra di neve smemorata, nutrendo / Una
piccola vita con tuberi secchi” (trad. di Serpieri 1985, p. 75).



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 113

le*sue dolci piogge...”]), Eliot pone I'accento visionario sull’aspet-
to d'ingannevole miraggio peculiare della primavera, le cui piogge
possono si stimolare (stirring) le radici, ma si tratta comunque di
dull roots, “spente radici”. Per tale ragione, & preclusa all’'uomo, o
meglio, con tono profetico di matrice veterotestamentaria, al “figlio
dell’'uomo” (20 son of man)®, la comprensione profonda della natura
e del significato autentici dell’avvinghiarsi di radici e del crescere
di rami da un cumulo di macerie, che offre alla conoscenza soltan-
to un “mucchio di immagini frante” (22 A heap of broken images),
tessere scomposte di un mosaico non piu ricostruibile nel suo redux
rerum (...) / scema, per dirla con Valafrido (19-30):

What are the roots that clutch, what branches grow
Out of this stony rubbish? Son of man,

You cannot say, or guess, for you know only

A heap of broken images, where the sun beats,
And the dead tree gives no shelter, the cricket no relief,
And the dry stone no sound of water. Only

There is shadow under this red rock,

(Come in under the shadow of this red rock),

And I will show you something different from either
Your shadow at moming striding behind you

Or your shadow at evening rising to meet you;

[ will show you fear in a handful of dust®.

Ecco allora, in rapida sequenza, il capovolgimento antifrastico
di tre nuclei descrittivi topici dei quadri primaverili antichi, desti-
tuiti qui d’ogni senso: il motivo bucolico e oraziano (ripreso anche
da Pentadio) dell’arbore sub quadam (23), il frinire del grillo (ib.),
che rinvia a quello classico delle cicale (cfr. Iepigramma di Teeteto
Scolastico in anth. Pal X 16, 3-4), e il particolare da locus amoenus
della sorgente (24). Nei versi di Eliot, 'albero che un tempo proiet-
lava la sua gradevole ombra accogliente, ove il poeta antico poteva

\——

Z Cir. Vulg. Hiez. 2, 2 fili hominis, mitto ego te ad filios Israhel... .
“Che sono le radici che s"avvinghiano, che rami crescono / Da queste pietrose
tovine? Figlio dell’'uomo, / Tu non puoi dirlo, né indovinarlo, perché conosci
soltanto / Un mucchio di immagini frante, dove il sole batte, / E I'albero morto
non da ripare, né il grillo sollievo, / E Parida pietra non da suono di acqua.
Soltanto / C'& ombra sotto questa roccia rossa, / (Vieni allombra di questa
Toccia rossa), / E io li mostrerd qualcosa di diverso / Sia dalla tua om.bm che
f’l maltino ti segue a gran passi / Che dalla tua ombra che a sera si lev? a
Incontrarti; / Ti mostrerd la paura in un pugno di polvere” (trad. di Serpieri
1985., pp. 77 e 79).



114 Marco Giovini

riposarsi, sorseggiare vino o intrecciare ghirlande, & un dead tree
che non offre pit alcun riparo (gives no shelter), mentre il grillo non
procura alcun sollievo e il ruscello s’ prosciugato, si che la pietra
arida (the dry stone) non produce suono d’acqua. Rimane solo linvi-
to a cercare rifugio all'ombra della “roccia rossa” (immagine simbo-
lica della Chiesa)®™, dove il poeta potra mostrare al son of man non
il senso comunque umbratile della sua esistenza, dal mattino alla
sera (28-29), bensi “la paura in un pugno di polvere” (30): a questo
si riducono le radiose primavere del dissolto mondo antico.

Ma non @ tutto, perché il poeta americano si ricorda anche d’un
altro 1670g ricorrente nelle primavere poetiche deta classica, ossia
il ricorso omitologico al mito di Filomela / usignolo (nightingale) e
Procne / rondine (swallow), ch’egli rilegge in una consona chiave de-
gradata. Nella seconda sezione di The Waste Land, A Game of Chess,
Eliot descrive il boudoir sterilmente lussuoso d’una Lady nevrotica
e annoiata, che rinvia all’adultera protagonista, di nome Bianca, del
dramma elisabettiano Women beware Women di Thomas Middleton
(1570-1627). Nell’interno barocco della camera da letto, fra la ricca
mobilia e le sfarzose suppellettili, campeggia un caminetto antico
su cui & scolpita (e dunque reificata) la scena della metamorfosi di
Filomela in usignolo (97-103):

Above the antique mantel was displayed

As though a window gave upon the sylvan scene
The change of Philomel, by the barbarous king
So rudely forced; yet there the nightingale
Filled all the desert with inviolable voice

And still she cried, and still the world pursues,
“Jug Jug” to dinty ears®.

Eliot punta Tattenzione sulla barbarie dello stupro subito dalla
figlia di Pandione, tramutando il melodioso canto dell’usignolo in uno
squallido verso onomatopeico, jug jug, che in slang indica volgar-
mente I'alto sessuale. Filomela non compiange pid con i suoi queruli

8 Cfr. Serpieri 1985, nota 14 a p- 78, che rinvia, in un rimando imtemo, quasi
autoschediastico, ai vv. 1-7 della precedente poesia di Eliot The Death of Saint
Narcissus (1915).

® “Sul caminetto antico era esibita / Come se una finestra desse sulla scena
silvana / La metamorfosi dj Filomela, dal barbaro re / Cos) brutalmente forzata;
12 wnavia lusignolo / Riempiva tto il deserto di voce inviolabile / E ancora
ella gridava, e ancora séguita il mondo, / ‘Giag Giag’ a orecchie sporche” (trad.
di Serpieri 1985, p. 89).



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 115

gorgheggi la propria sorte, ma grida nelle “orecchie sporche” dei
suoi “stupratori” moderni uno scurrile e disperato rimprovero, che
risuona al contempo, in modo ambiguo, come uno sconcio invito®.

Ma Eliot non s’¢ dimenticato nemmeno di Procne, la sorella di
Filomela: compare sotto forma di rondine nel magnifico finale del-
la quinta e ultima sezione del poemetto, What the Thunder said,
che segna il passaggio dall’inferno della “terra desolata”, ormai alle
spalle del poeta (424 with the arid plain behind me), a una vera e
propria fase purgatoriale, presaga di purificazione (non a caso, il
tuono [thunder] del titolo preannunzia 'inminente arrivo della piog-
gia catartica) (428-430):

Quando fiam uti chelidon - O swallow swallow
Le Prince d’Aquitaine a la tour abolie
These fragments 1 have shored against my ruins®.

La duplice invocazione alla rondine riprende l'incipit del lyric
poem di Alfred Tennyson (1809-1892) O Swallow, Swallow, flying,
JSlying South, e, al contempo, il verso d’apertura del poema Itylus di
Swinbume (1837-1909), un lamento in cui Filomela rinfaccia alla
sorella Procne di rallegrarsi per il ritorno della primavera e di di-
menticarsi dei delitti subiti e commessi, tragici antefatti delle loro
metamorfosi®. Il v. 430 & un trapianto del v. 2 del sonetto El desdi-
chado di Gérard de Nerval (1808-1855), in cui il poeta si rappresen-
la come il “diseredato” epigono d’una tradizione clie non esiste piu:
quella della poesia trobadorica, legata ai castelli di Aquitania, la
cui torre & definitivamente distrutta (abolie)*. Ma il fragment “pun-

————
® Unallusione allo stesso mito ritoma, in un’eco interna all’opera, nella III
sezione, The Fire Sermon, ai vv. 203-206, in cui il violentatere barbarous king
viene indicato espressamente con il nome Tereu:

Twit twit twit

Jug jug jug jug jug jug

So rudely forc'd.

Tereu
“Quando fiam wti chelidon - O rondine rondine / Le Prince d’Aquitaine @ la tour
abolie | Con questi frammenti ho puntellato le mie rovine” (trad. di Serpieri
1985, pp. 125 e 127).
Cfr. 1-5 Swallow, my sister, O sister swallow, / how can thine heart be full of the
spring? / A thousand summers are over and dead. | What hast thou found in the
spring to follow? / What hast thou found in thine heart to sing? o
Cfr. wv. 1-4 Je suis le ténébreux, - le veuf, - l'inconsold, / Le prince d’Aquitaine
@ la tour abolie: / Ma seule éoile est morte, - et mon luth constellé / Porte le
soleil noir de la Mélancolie.



116 Marco Giovini

tellato” che ci interessa & il locus latino inserito, Quando Siam uti
chelidon, proveniente dalla parte conclusiva del Pervigilium Veneris,
che Eliot leggeva nell’edizione oxoniense del 1911 a cura di C. Cle-
menti (90):

Quando fiam uti chelidon, ut tacere desinam?®

La citazione dall’adespoto carme dell’anthologia Latina (191
Sh. B. = 200 R.) rilancia con forza (molto piti della vaga allusione
all'ltylus di Swinbume) la funzione di Leitmotiv del mito di Procne
e Filomela, perché nei versi immediatamente precedenti del Pervigi-
lium, “un canto di festa alla primavera, un canto che celebra nella
dea Venere la potenza cosmica della procreazione, la forza primige-
nia dell’amore nella natura e nella storia”®, & contenuto un preciso
riferimento alla Terei puella che, sotto Pombra d’un pioppo, sembra
esprimere, con la sua voce armoniosa, sentimenti d’amore, e non

compiangere la sorella, vittima dello stupro del “barbaro marito™
(86-89 [ed. Clementi)):

Adsonat Terei puella subter umbram populi,

ut putes motus amoris ore dici musico

el neges queri sororem de marito barbaro.

Illa eantat: nos tacemus? quando ver venit meum?

Nella coniplessa visione sincretica e metastorica di Eliot, la ta-
citurna afasia poetica dell’anonimo autore del Pervigilium (91 Perdi-
di Musam tacendo, nec me Phoebus respicit), che invoca per sé I'im-
possibile avvento di una rigenerazione primaverile (quando ver venit
meum?), si confonde con il silenzio funesto che avvolge le macerie
della tour abolie del neo-trovatore desdichado di Gérard de Nerval:
la primavera & diventata il mero Natus vocis letterario d’una tradizio-
ne ormai perduta, recuperabile solo per tasselli sconnessi, uno degli
innumerevoli frammenti con i quali il poeta moderno tenta, forse
invano, di “puntellare le sue rovine”.

% Cfr. Clementi, 1936* (1911, 1928%), p. 200. 11 v. 90 del Pervigilium @ uno
di quelli dall’asselto critico pill tormentato e controverso (e cid rende sicura
lidentificazione dell'edizione nelle mani di Eliot). Cfr. 'apparato critico dell'ed.
cit. a cura di Formicola 1998 a p. 90 (che scrive: Quando? fac iam, tu chelidon,
ut tacere desinam) e, ancora pitt di recente, Cucchiarelli 2003, cfr. pp. 149-150
(il cui testo, a p. 84, suona: Quando faciam wti chelidon, ut tacere desinam?).

@ Cost Formicola 1998., p. 11.

* Eliot riprende tale definizione di Tereo (maritus barbarus) al succitato v. 99 (The
change of Philomel, by the barbarous king / So rudely forced |...)).



"Lo sento, l'inverno & fuggito"” 117

BIBLIOGRAFIA

ALVAR EZQUERRA A., Realidad e ilusién en la poesia latina tardoantigua:
notas a propdsito de estética literaria, «Emerita» 60 (1992), pp. 1-20.

ARCAZ POZO J. L., En torno al De adventu veris de Pentadio, «Cuader-
nos de filologfa cldsica» 23 (1989), pp. 157-169.

BARABINO Giuseppina, Le fonti classiche dell’Hortulus di Valafrido Stra-
bone, in AA. VV.,, I classici nel Medioevo e nell’Umnanesimo. Miscellanea
filologica, Genova 1975, pp. 145-260.

BARCHIESI A., Lettura del secondo libro delle Georgiche, in AA. VV., Lec-
turae Vergilianae, a cura di GIGANTE M., vol. II, Le Georgiche, Napoli
1982, pp. 43-86.

BARDON H., La littérature latine inconnue, Paris 1952,

BOELLA U, s. v. Primavera, in Enciclopedia Virgiliana, a cura di DELLA
CORTE F, vol. IV, Roma 1988, pp. 270-271.

BONVICINI Mariella, Publio Qvidio Nasone, Tristia, introd. di D. Giorda-
no, trad. di R. Mazzanti, note e conm. a cura di M. B., Milano 1991.

CASTORINA E., Pentadio e Ausonio, «Giom. ital. di filol.» 2 (1949), pp.
141-143.

CLEMENTI C., Pervigilium Veneris. The Vigil of Venus, Oxford 1936
(1911, 19283).

CONTINI G., Poeti del Duecento. Poesia cortese toscana e settentrionale,
11, Torino 1976.

CRISTOBAL V., Virgilio y la temdtica bucdlica en la tradicién cldsica, Ma-
drid 1980.

CRISTOBAL V., Los tersos ecoicos de Pentadio ¥ sus implicaciones métri-
cas, «Cuademnos de filologfa cldsica» 19 (1985), pp. 157-167.

CUCCHIARELLI A., La veglia di Venere. Pervigilium Veneris, introd., trad.
e note di A. C., Milano 2003.

DELLA CORTE F, Ovidio, I Tristia, vol. 11, Commento, Genova 1973.
DELLA CORTE F,, Personaggi catulliani, Firenze 1976® (Genova 1951%).
DELLA CORTE F, Georgiche, vol. 1, Libri I-1I, Genova 1986.

DE SAINT-DENIS E., Columelle, De Uagriculture. Livre X (De Uhorticultu-
re), Panis 1969.

DUVAL Y.-M., La poésie latine au 1V* siécle de notre ére, «Bull. de I'Ass.
Guill. Budé» 2 (1987), pp. 165-192.

FORMICOLA C,, Pervigilium Veneris, introd., testo crit., comm. ¢ Lexicon
a cura di C. F, Napoli 1998.



118 Marco Giovini

GIOVINI M., Un locus amoenus con variazioni edeniche: il giardino incan-
tato del Gongolfus, in ID., Indagini sui Poemelli agiografici di Rosvita
di Gandersheim, premessa di BERTINI F., Genova 2001, pp. 45-77.

GRIMAL P, Le lyrisme @ Rome, Paris 1978.

GUAGLIANONE A., Pentadio. Le sue elegie e i suoi epigrammi, Padova
1984.

GUIDORIZZI G., Meleagro, Epigrammi, Milano 1992.

GUIDORIZZI G., Lirici greci. Saffo, Alceo, Anacreonte, Ibico, Milano
1993.

HERREN M. W., The «De imagine Tetricis» of Walahfrid Strabo, «Journal
of Medieval Latin» 1 (1991), pp. 118-139.

JACOBSEN P. C., Il secolo IX, in AA. VV,, Letteratura latina medicvale
(secoli VI-XV). Un manuale, a cura di LEONARDI C., BERTINI F,
CECCHINI E., ¥ CESARINI MARTINELLI Lucia, DRONKE P, JA-
COBSEN P. C., LAPIDGE M., PAOLI E., POLARA G., Firenze 2002,
pp. 75-158.

KENNEY E. ., The Poetry of Ovid’s Exile, «Proceedings of the Cambridge
Philological Society» n. s. 11 (1965), pp. 37-49, in part. pp. 42 ss.
(rist. in AA. VV,, Ovid, hrsg. von VON ALBRECHT M. und ZINN E.,
Darmstadt 1968, pp. 513-535).

LA PENNA A., Orazio, Le opere. Antologia, Firenze 19797 (1956").

LENZ F,, s. v. Pentadius, in Paulys Realencyclopiidic der classischen Alter-
tumswissenschaft, heraus. WISSOWA G., XIX (1937), pp. 501-503.

MANAZ NUNEZ M., Aproximacién al De Narcisso de Pentadio, «Fortuna-
tae» 6 (1994), pp. 293-306.

MILLER J. F, Ovids Elegiac Festival. Studies in the Fasti, Frankfurt am
Mein - Bern - New York - Paris 1991.

MILLER J. F, Introduction: Research on Ovid’s Fasti; The Fasti and the
Hellenistic Didactic, «Arethusa» 25 (1992), pp. 1-10 e 11-31.

MUGELLESI Rossana, Paesaggi latini, Firenze 1975.

MURRAY P, Tico after Pentadius, «Arion» 5 (1965), p. 347.

ONNERFORS A., Philologisches zu Walahfrid Strabo e Walahfrid Strabo
als Dichter, in 1D., Mediaeralia. Abhandlungen und Aufsitze, Frankfunt
a. M. - Bern - Las Vegas 1977, pp. 58-118 ¢ 169-201 (olim in AA.
VV., Die Abtei Reichenau. Neue Beitriige zur Geschichte und Kultur des
Inselkloster, Sigmaringen 1974, pp. 83 ss.).

PARATORE E., La letteratura latina dell’eta imperiale, Milano 1969.

PASQUALI G., Orazio lirico, Firenze 1964 (Firenze 1920Y).



"Lo sento, l'inverno & fuggito" 119

PUCCIONI G., Il paesaggio virgiliano, in ID., Saggi virgiliani, Bologna
1985, pp. 155-174.

PUTNAM M. C. J., Virgil’s Poem of the Earth. Studies in the Georgics,
Princeton 1979.

ROCCARO C., Walahfrido Strabone, Hortulus, Palermo 1979.

ROMANO Elisa, Q. Orazio Flacco, Le opere, 1, Le odi. Il carme secolare.
Gli epodi, tomo II, Roma 1991.

ROSTAGNI A., Storia della letteratura latina, Torino 1964.

SALEMME C., Letteratura latina imperiale. Da Manilio a Boezio, Napoli
1993.

SCHETTER W., Zum anonymen libellus epanaleptischer Monodisticha des
Salmasianischen Corpus, «Hermes» 114 (1986), pp. 231-239.

SERPIERI A., T S. Eliot, La terra desolata. Con il testo della prima reda-
zione, introd., trad. e note di A. S., Milano 19852 (1982,

SHACKLETON BAILEY D. R. (recensuit), Anthologia Latina, 1, Carmina
in codicibus scripta, fasc. 1, Libri Salmasiani aliorumque carmina, Stut-
tgart 1982.

STELLA F. (a cura di), La poesia carolingia, pref. di LEONARDI C., Fi-
renze 1995.

TRAINA A., Introduzione a Catullo: la poesia degli affetti, in ID., Pocti
latini (e neolatini). Note e saggi filologici, V, Bologna 1998, pp. 19-50,
(olim in ID., Catullo, I canti, introd. e note di A. T, trad. di MAN-
DRUZZATO E., Milano 1996° [1982!], pp. 5-38).

VELEZ LATORRE J. M., Allegoria e ideologta: sobre una nueva lectura del
«De imagine Tetricis» de Walafrido Estrabén, in Actas del Il Congreso
Hispdnico de Lattn Medieval. Ledn, 11-14 de Noviembre de 1997, a cura
di PEREZ GONZALEZ M., Leén 1998, pp. 887-893.

WATTENBACH W.,, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter, 1, Berlin
1893.

WISTRAND E., Pentadii epigramma de Narcisso emendatur, «Eranos» 77
(1969), pp. 214-215.






121

La tosse di Catullo: carme 44.
di Sergio Ingallina

A una prima lettura, fra le numerose ambiguita che si trovano
nel carme, resta impresso un indizio. La poesia scorre veloce verso
la fine e lascia una traccia di rilievo nella conclusione sorprenden-
te. La parola nasconde un fatto, da riesaminare. Ma una sicurezza
emerge: la cura stilistica di un malanno sembra rivelarsi pii efficace
di tante medicine. In questo caso il carmen, anziché incantare e tra-
sferire fruges dal campo del vicino nel proprio!, fa mutar direzione
all'infermita che, anziché colpire il poeta, andra a riversarsi su altr.
Il cambiamento di indirizzo si serve dj mezzi accurati e sard forse
riuscito nell’intento di soddisfare i due soggetti, il vecchio paziente e
il nuovo (che si sard compiaciuto della trovata, soprattutto se preav-
verlilo o se ascoltatore di essa in casa propria, prima di ogni altra
diffusione del carme), e quindi chi assiste all’innovazione, e ciod il
lettore o l'uditorio®. Cid che si spiega in virtd delle conlingenze.

Il carme & d’occasione, traducendo Catullo in gioco avvenimen-
ti reali che appaiono fittizi. Egli ama, si sa, i banchetti e le allegre
compagnie, come ama gli scherzi, i saluti inizali, le proprie cose.

quanto si trova qui, e sembra un’invenzione, ma ha un suo fonda-
mento di veritd. Senza perdere di vista 'evidente nucleo essenziale,
la cena a casa di Sestio e la sua orazione contro Anzio®, si potra pi
0 meno concordare sui particolari del caso; ma & possibile presume-
re la seguente situazione.

Catullo aspira allinvito da parte di Sestio, il quale approfitta
per soltoporgli previamente la lettura di una propria orazione, allo
scopo di averne un giudizio a tavola, in séguito, quando e se sard il
caso. Il poeta trova lo scritto di pessinio gusto; ma, prima di giun-
gere alla mensa illustre, si ammala di un’influenza, con tosse e raf-
freddore, e per ristabilirsi si rifugia nel suo fundus. Guarito, in vista

' A pantire, si sa, da una statuizione giuridica, quella delle Leges X1I Tab. 8,8, pp.
478-180 W. Su cui ad es. Plin. nat. 28,17-18; Apul. ap. 47,3; Serv. ad ccl.. 8,99.
? Parlando dell'uno, si potrd talora intendere anche I'altro, supponendo che il car-
e sia stato recitato.
Entrambi personaggi reali e assai in vista, pid volte identificati: si vedano ad es.
Della Corte 1976, pp- 230-232; Thomson 1997, p. 314; Skinner 2001, p. 61.



122 Sergio Ingallina

del pranzo o finalmente a pranzo, scrive e/o recita il suo biglietto,
un r.s.v.p. adeguato allo specifico.

Lo schema sopraddetto potra variare, ma il racconto dell’episo-
dio ne contiene tracce, in un contesto evocativo che va decriptato.
Soprattutto viene articolata nel carme una studiata affabulazione con
una tensione continua dall’invocazione iniziale, intensa e fuorviante,
allesito finale mapd mpocSokiav.

Lelaborazione sortisce un sostanziale effetto autoschediastico
sia nella cornice sia nei connettivi dell’intero testo, a significare per-
sino un’assenza di mediazione. Ma il tessuto espressivo si dispone in
moduli pit organizzati di quanto non sembri: in piacevole brio, attra-
Verso un continuato scoppiettio di arguzie, dal saluto, clie non & solo
tale, alla oppayig decisiva, non comune, sapienteniente innestata.

Cosi si strutturano: Piniziale tensione (v. 1), con il dibattito delle
chiacchiere (2-4), 1a prima battuta (verius, 5), la seconda (suburbana,
0), la terza (venter, 8: la tosse & dovuta®...alla gola® ma come pud
essere?), la quarta (con il sospetto sulla causa della malattia: nam...
legi, 10 e 12), la quinta (hic, 13: temporale e consequenziale; I'in-
dizio sembra voler assumere j connotati della prova: fu a quel punto
che...), la sesta (meum peccatum, 17: la confessione di colpa; ma
quale? per di piu in ripresa di v. 8, non inmerenti mihi), la settima
(con I'ambigua significazione, nec...quin, 18-19), le due finali, cioa
Pottava (non mi sed Sestio, 20) e la nona risolutiva (finalmente la de-
cifrabile prova dell’aition dell’acciacco: il legisse e il vocare, entrambi
ammiccanti, 21): fra queste due, il frigus che agisce in duplice campo.

Catullo & in conflitto con sé e con altri; e su di sé (vw. 8¢ 17)
incide un peccato, che ha 2 che fare con un’infermita (quella che
abbiamo detto passare da uno allaltro) e che deve pertanto essere
anche altrui. Una situazione da decifrare.

Se si suppone che il carme venga letto o recitato in pubblica
riunione®, il transfert psico-fisico sara a tuttj gradito, in virtd delle
sue intrinseche modalita. Uintreccio & di per sé ricco di interesse,
come un percorso ben studiato sulla carta, sicché il viaggio affasci-
na di gran lunga gli attori (Catullo, Sestio), chi allora ascoltava e/o

-
* Non inmerenti...mihi meus tenter, v. 8.

s . . .
Su. losse e go!a tronizza Marziale (11,86) in aliro senso, perché 'una e l'altra
chiedono... miele.

¢ Cfr. Skinner 2001, pp- 57-59.



La tosse di Catullo: carme 44 123

leggeva, chi ora legge; affascina persino la calamita fisica (e, sotte-
sa, la sofferenza morale) che, risparmiando Catullo, colpisce I’altro,
quasi per incanto o incantesimo del carmen, ma anche in forza degli
usi linguistici: del frigus che opera doppiamente e del nec deprecari
quin che ai vv. 18-19 introduce il trasferimento della tosse.

Campagna mia, Letture nocive, Invito a pranzo, Gusti letterari,
Arrivismo punilto, e cosi via: in tal modo pud venire titolato il carme,
che non & solo I'una o I’altra cosa, ma tutto questo insieme perché
di tutto commisto con varieta argomentativa e formale, da giambo
callimacheo, o idillio dj Teocrito, ovvero tipicamente da carme ca-
tulliano. Sono comunque soggetti che vivono tutti nella diretta espe-
rienza, di vita autonoma.

Anzitutto ci sono i gusti letterari esigenti, colti, fini e raffi-
nati, a difesa della poesia bella, contro i poetastri che indignano.
Questa volta Catullo & doppiamente offeso dall’oratore pubblicamen-
te impegnato in odiose compelizioni politiche e soprattutto pessinio
scritlore, proprio come i pessimi poeti: impegni e ingegni da cui egli
rifugge ¢ mantiene le distanze™ ed ¢ offeso anche dall’alterigia di
chi vuole comprarsi il giudizio della eritica con un pranzo di lavoro®
(che suona come un’elargizione); e persino offeso da se stesso, per
Pavvilimento cui si & soltoposto: cercare quell’invito per ritrovarsi
fra i vip® e sorbirsi la lettura del malus liber. ¥ lui infatti ad aspirare
a quell’invito; lo marcano segnatamente dum... adpeto, dum volo (9-
10), e i riferimenti all’errore personale (8 e 17).

In tale comice si snoda il racconto, fin dall’inizio, in cui c’¢, in
forte carica di raffigurazione, il saluto e il ringraziamento al suo fon-
do, con il dibattito sulla localizzazione geografica: un rilievo che non
pud essere soltanto scherzoso né & semplicemente parentetico, quasi
inutile o di pretesto; & un rilievo che avra radici nella vita sociale',

? Cfr. i cc. 14 e 22 da una parte ¢ i cc. 49 ¢ 52 ¢ 93 dall'alira.

% Pranzi e letture sono abituali, anche per letture non amene. Cosl Marziale (3,50)
ricorda la consuetudine degli inviti fatti allo scopo di leggere agli astanti le pro-
prie cose, ma in tal caso 'ospite rischia di cenare da solo in casa propria.

? Sul desiderio catulliane di appartenere a «the fashionable set» cfr. George 1991,
pp. 247-250. o

" Inutile rilevare qui i motivi della preferenza per la suburbanitd di Tivoli, dspet-
to al Sabinum. Lansia sociale di Catullo viene evidenziata, dalira parte, gih' d"f
tempo e piir volte: efr. George 1991, p. 249; Skinner 2001, p. 61, i cui rilievi
(p- 63) si muovono anche sulla possibilita di un livello paritario fra il poeta e
Sestio e sugli affari delle due famiglie.



124 Sergio Ingallina

Lallocuzione & particolarmente affettuosa, non fittizia, non retorica,
ma ha agganci nella realta: il Jundus & bisognoso d’affetto perché
criticato, ed & criticato perché il proprietario se ne vanta, forse un
po’ troppo, o se ne aspetterebbe i rallegramenti; e probabilmente
sente o sa di essere sotto il controllo dej contemporanei''. A quella
proprieta etichettata egli tiene, non solo a Sirmione (c. 31), come
a tutte le sue cose; ma qui I'interesse non & solo affettivo, essendo
anche amministrativo e giuridico, perché egli aspira a venir conside-
rato un possessore di podere suburbano; cid che spiega il non inutile
diverbio sulla questione topografica e il linguaggio tecnico'.

I due temi, critica letteraria e podere in luogo chic, sono intrec-
ciati e fusi armonicamente nel carme che, avendo al centro palesi
altri temi essenziali, quelli dellinvito a pranzo e della non piace-
vole lettura, ne ha sotteso un aliro che & poi un’istanza: la febbre
snobistica del poeta che, attraverso ung speciale climax di battute
¢ sorprese, prepara I'epilogo in studiata chiave linguistica. Catullo
viaggia dall’aspirazione verso la conferma della classe sociale (cid
che inizia dal fundus e dalla sua posizione geografica), all’accetta-
zione (che deve apparire al poeta una sorta di succuba dipendenza)
del previamente legere per guadagnare la presenza onoraria, e quin-
di al pentimento, all’autoironia, alla rinunzia a lodare un pessimus
orator, lui che ha marchiato i pessimi poetae. Un lusus che @ ricco di
implicanze con la vita reale e che, architettato come carme estem-
poraneo, contiene meccanismi studiatj (anche per renderlo vivo e
immediato), verso un’attenta lettura e una probabile audizione.

Allo scherzo bonario e giocoso, a un bigliettino da inviare o
inviato all’amico, o da recitare in sua presenza, a un innegabile mes-
saggio umoristico sono dedicate attenzioni non da poco, le quali,
come spesso avviene, consentono proprio di sortire Ieffelto dell’im-
provvisazione. Come ‘messaggio’ potrebbe averlo recepito oratore,
plurivalenze avranno trovato altri lettori, pit o meno adeguati, fra
i contemporanei, che vi avranno individuato una o pin istanze. Ma
quelle attenzioni stilistiche verso la conclusione inaspettata fanno,
direi, da coperta all’ansia del poeta che vuole perdonarsi una colpa,
ciod una debolezza: in questo caso I'essere stato troppo accondi-

n e . . .
George 1991, p. 249, precisa: «Catullus...is vulnerable to being checked by
N those who would deflate his self-portraits,
De Angeli 1969, pp. 354-356, notando che ; . 2-5 sono «a lawyer's quibble»,
h' consndc':ra, nsieme all'<incongruity» di tono ¢ dj forma, parodicamente allusi-
vi allo stile oratorio dj Sestio, cui il carme @ rivolto,



La tosse di Catullo: carme 44 125

scendente, e forse la voglia di frequentazioni altolocate, la ricerca
di nobiles amici3, Tarrivismo sociale!. Tutto cid & pari e comunque
¢ realisticamente collegato all’apparente, e pur secondario, peccato
di gola, che resta fuorviante: un pranzo di lavoro con le relazioni
sociali e gli intrecci del caso; ma il peccato, vedremo, non & di gola.
Comunque nel carme i due peccali sono realisticamente connessi
nella medesima occasione, persino integrali al punto che a procura-
re il malanno & il secondo (vv. 8-9, la gola, il pranzo: quello fisico)
e poi anche il primo (vv. 10-12, Pessere presente al pranzo: quello
sociale), giacché le necessita del venter, che poteva e sembrava as-
sumersi (ma inspiegabilmente) la responsabilitd, si definiscono e si
affinano nel volere Catullo essere Sestianus conviva, in un’altalena dj
rilievi, riprese e sorprese.

Il rimorso, la pena, passera da Catullo a Sestio, quando que-
st’ultimo avra appreso della sua défaillance di oratore e scrittore. 11
processo evolutivo, tutto in arguzia epigrammatica, va dall’affettuosa
invocazione al podere (o JSunde noster) al giudizio letterario (malum
librum legi), attraverso le trame di un capolavoro sinfonico mosso nei
singoli movimenti verso I'unita tematica definitjva: punire il corruttore
e il corruttibile, in un crescendo dj elaborato formale. Lorchestra sa-
pientemente esprime il niessaggio criptato dell’autore-poeta (qui cri-
tico letterario ma commensale sub condicione e proprietario di ‘secon-
da casa’, appena fuori cittd) sullo scrittorucolo-oratore che due cose
riesce a fare: provocare in Catullo il complesso del cliente e compor-
re un malus liber come un malum carmen producente effetti nocivi.

Il primo movimento si snoda nella campagna (1-6) con le snobi-
stiche allusioni, in un clima di incertezza, di attesa, che si infrange
sul secondo movimento della tosse, del pranzo, della lettura (altri sei
versi, 7-12), dellaspirazione ad essere un Sestianus conviva. 11 terzo

———————

¥ Cfr. 28,13.

" Rawvisabile sin dai primi versi 1-5 (uno che ha -e vuole avere- villa a Tiv9li!),
che, pur ironici o parodici (Jones 1968, pp. 379-383; pensa a tono colloq_un'llc,
familiare, «the living voice» in apertura Clausen 1990, p. 15), fanno da ‘bxghcl?
to da visita® al sigillo centrale dei vv. 9-10 (uno che pud aspirare alla tavola di
Sestio!). Un"ambizione che qui tultavia non paga e resta delusa ff)rsc anc.hc per
quanto conceme il ‘premio’ della cena. Nella breve ¢ perspicace mln?duzwne al
carme di Paduano ¢ Grilli 1997, p- 145, al rlievo della «speranza di scroccare
un invito al munifico Sestion si unisce il rimando a «un altro rovinoso tentativo
di scalata sociale: 28,13», prospettando un’altra, diversa, SO]llZiOll(? finale: «il
Piano ha successo, ma...la sua stessa ruscita preclude il soddisfacimento: una
voha entrato nel novero dei contirae, Catullo non & pid in grado di apprezzare
gli inviti (vv. 18-21)..



126 Sergio Ingallina

movimento riprende, spiega e chiude in tre vers; (13-15), con le due
ambientazioni, urbana e suburbana, la fase espositiva. LEsposizione
prepara cosi lo Sviluppo (16-17, con il ringraziamento) e la Ripre-
sa (18-21, con Iinnovazione), che ripartono segnatamente dal forte
nesso prosastico quare e dalla formula del nec deprecor quin che in
‘fortissimo’ prepara I'impatto sulla penultima battuta inattesa (19-
20) e sui due colpevoli, il corruttore e il corrotto, qui desideroso di
riscatto ¢ che si confessa e finalmente chiarisce crimine e colpa al
v. 21, lasciando all’altro Ieffetto della sorpresa non dichiarato, ma
sovrastante, in allusiva sospensione.

Cinque voci o momenti, dunque, cadenzati, verso il tempo fi-
nale, con un’esigenza ben precisa: i fulmina in cauda contro Sestio
€ se stesso, entrambi liberatori, nei travolgenti accordi dei ritmi co-
liambici e delle reiterate cure linguisticlie.

Linizio & quasi da inno, apparentemente ironico, ma realistica-
mente impegnato, segnato dal primo (esplicito e necessario) vocativo,
replicato, per forte e voluta altrazione, dagli altri due vocativi (che si
impongono sull’atteso nominativo), dalle ‘continue’ con la fricativa e
le cinque sibilanti che allitterano, ma si collocano anche in assonan-
za, come in una preghiera sospirata sino alla fine del primo verso.
Fa séguito un formulario fittiziamente parentetico (vv. 2-5; il v, 5
da P'avvio a una modulazione conclusiva), con intonazione indubbija-
mente sostenuta, innestando un notevole riguardo stilistico per una
poesiola che vorrebbe apparire disimpegnata, fortemente d’occasio-
ne, in presa diretta sulla realtd, fresca, immediata. Anzi direi che
anche questo carme & emblematico dj quella immediatezza che si
esprime con i filtri dell’arte’s, attraverso la compresenza dell’io nar-
rante immerso nell’impegno formale, Pevidente utilizzo dei deittici,
degli indicatori di prima e seconda persona, del racconto/discorso al
passato, ma appena recente, e al presente, in dualismo esecutivo che
sa di ricerca retorica e dj improvvisazione, nella dinamica rincorsa
delle immagini, nella complessa e articolata alternanza dej linguag-
gi, delle cadenze, dej protagonisti, nella bipartita e talora commista
dimensione della poesia catulliana tra il veristico dell’effusione e
Pelaborato della tecnica esecutiva'®,

Attraverso articolate strutture espressive di stile e di pensiero
si alternano i vari livelli e usj linguistici, segno al tempo stesso di

' Fenomeno cui Traina 2000, pp. 23-26, dedica icastiche parole.
' Cir. Ingallina 2003, pp. 207-208.



La tosse di Catullo: carme 44 127

elaborazione e non elaborazione', di variazioni sul tema dell’argo-
mentare e dell’esprimere. Cid che Catullo ha il destro di far sem-
brare un biglietto giocoso e disimpegnato (con il saluto alla villa,
un pranzo indigesto, un’orazione mal riuscita) si rivela anche una
controversia giuridica, socio-amministrativa (oggi riguarderebbe la
classe catastale), che si innesta sin dal primo verso che pure & uno
slancio affettuoso del cuore.

Il fundus vive delineato, sj sa, ex iure'®, ma qui & soprattutto
noster, senz’altro espansivo, con il voluto effetto dellindirizzare chi
legge (o chi ascolta) verso un grazioso e simpatico poderetto: se s;
vuole, con moto infantile e irruenza estemporanea. In tutta Iespres-
sione che sembra parlata la ripresa del vocativo & dovuta ad attra-
zione del pregnante inizio, ma la conferma al v. 5 vuole asserire
la notazione familiare con Pevidenza degli elementi di suono. Quel
Jundus di natura giuridica entra cosi nella precisazione ironica quasi
fosse un inciso, che per l'attenzione frasale tradisce invece I'impe-
gno del poeta che aspira a dichiararsene un non comune proprietario
e che si avvale percid di arcaismi e tecnicismi.

Autumare al v. 2 sembra destinato a conferire solennita derisoria,
eppure & anche eco sia del diverbio amministrativo-giuridico®, sia del
fatto che Catullo da importanza all’opinione di alcuni suoi contempo-
ranei: per queslo ricorre a uno speciale verbum usurpatum imprimis
@ scaenicis, deinde a poetis®. Colore giudiziario ha la variatio del
contendere di altri contemporanei, peraltro quovis pignore, nesso che
potrebbe comunque alludere a eventuali scomimesse fatte al riguardo.
Alla polemica socio-topografica, oltre alla scelta lessicale, concorro-
no gli usi di maniera, i monosillabi incipitari e in clausola del v. 2,

——————

= Fordyce 1978, pp. 197-202, insiste particolarmente su «the informalities of
Conversation» e sul fatto che «Catullus is here at his most unelaborate».

B Cfr. Dig. 50,16,211. ) )

" Sulla sconta di Cic. or. 166 e top. 55 (Cicerone sta citando esempi al{rux a
Proposito di antitesi oratoria) e di Hor. sat. 2,3,45 (in un contesto oratorio ri-
guardante una predica avvocatesca di Stertinio) Ronconi 1971, p. 183, osserva:
“autumant, un aaaf di Catullo, & gia per lui un arcaismo che suppongo con-
servato nel gergo forenses.

> Thil, 1605,52: una sola volta in Lucilio (800 K.), Catullo, Orazio (sat. 2,3,45);
Poi tre volte in Seneca tragico (f. Qe. 916; Ocd. 765; P/mcd(. 2'57). Oltre al
€aso singolo di Vell. 1,6,4, si rileva che il termine ricorre saepius inde ab {1pzf-
leio, Quint. 8,3,26, fra i verbi quibus dignitatem dat antiquitas, lo segnala signi-
ficativamente come ‘tragico’, anche se lo utilizzano i comici, cfr. ThiL 1605,67.



128 Sergio Ingallina

il chiasmo (est cordi/cordi est) nei vv. 2-3 con I'inarcatura del primo
modulo che consente la ripetizione del termine a inizio e fine verso.

Al grado familiare concorrono I’esplicativo nam, che introduce
il diverbio, e I'ultimativo sed in forte anacoluto, entrambi monemi
che, rispettivamente, presentano e in modo sommario risolvono la
disputa tramite quel verius inaspettato, che risulta enfatico dopo i
quattro suoni della s- allitterata che poi viene chiusa in assonanza
omeoteleutica con la parola seguente. Al v. 6 ecco finalmente il ver-
bo principale fui, incipitario nel verso e rimasto sospeso dopo I'in-
vocazione e la questione amministrativa, cosi da farla sembrare un
sovrappill incidentale. Ma, a correggere ’apparenza, ecco di nuovo
un’allusione al problema topografico che gli sta a cuore: la villa &
detta suburbana perché in quel di Tivoli, quasi fuori porta? e pit
prestigiosa; quella villa cosi presente nell’immaginario e nell’affabu-
lazione che, se non sostituisce qui sinonimicamente il fundus, poiché
possiede una sua precisa identitd in esso secondo la terminologia
tecnico-amministrativa di cui & teste il Digesto®, lo sostituisce poi,
ben oltre, al v. 17, con I'enfatico femminile es ulta, non casuale®,
con il forte e improvviso cambio di interlocutore.

La tosse, vera e realmente fastidiosa?!, viene espulsa con un
tecnicismo discorsivo onomatopeico (expuli)® e giustificata da un
ambiguo aition che si prolunga per tre vv. (8-10), poi da un altro
ancora (vv. 11-12), e viene avvolta da stilemi di suono e colloquia-
li. Lerrore del venter, a fine verso come la tosse, apre un piccolo
spiraglio alla comprensione mediante la successiva cena®, sempre
finale®, cui Iautore aspira (adpeto) e che si allarga un poco all’in-
telligenza in quanto egli vuole (volo) essere Sestianus conviva, an-

A una trentina di km da Roma e dunque non semplicemente Sabina. Sard
Orazio a bearsi del vile (vinum) Sabinum, come dei bicchieri modesti, nell'invito
a M(?ccnale: carm. 1,20,1-2. La distinzione tra Sabinus e Tiburs, ma senza
classifica, & in 39,10, in altro contesto.

F un.dt appellatione omne aedificium et omnis ager continetur, sed in usu urbana
acdificia aedes, rustica villae dicuntur 50,16,211.

Un passaggio logico «natural enough in a piece as informal as thiss per Fordyce
1978, p. 201.

Fordyce 1978, p. 198, inserisce «the quasi-expletive malus» in un contesto
«unclaborate».

Cui ricorre per es. anche Hor. epist. 22,137,

Qui in p!umle enfatico forse per il desiderio, ovvero per 'allusione ad una rei-
lerata abitudine.

Sul tema, peraltro, si insiste, in clausola, pertre versi contigui: venter, cenas, convira.

N

B

h

8

»

7



La tosse di Catullo: carme 44 129

cora in fondo al verso. Catullo gioca ermeticamente con se stesso,
con Pospite ed evidentemente con il lettore, il quale solo al v. 12
comincia a comprendere cid che al poeta & rimasto indigesto (non
ancora tuttavia le ragioni della tosse): e cioe la lettura dell’orazione
(legi)® che chiude, di nuovo in clausola, il lungo periodo, cos! come
la permanenza in campagna (che & conseguente, ma anticipata, per
spiegame solo dopo i motivi) lo aveva aperto (fui libenter).

La litote (non inmerenti) e la paronomasia (mnihi meus) di v.
8%, il forte iperbato di dedit®™, la ripetizione, forse discorsiva, del
dum (vv. 9-10), le assonanze, il vero titolo dell’orazione (in un verso
intero), cosi gia nota ai contemporanei, danno un’impronta di imme-
diatezza e di attualita al contesto, che si mantiene vieppid ambiguo
al v. 12 per il possibile effetto® che lo scritto avra o sull’avversario
Anzio® o sull’attore di quel legere®, come si comincera a capire dai
due versi seguenti (13-14, con hic temporale, e appunto epesegeti-
co: ‘fu proprio allora che’). Essi finalmente iniziano a dare un po’
di luce a quello stato patologico, fatto di costipazione e di tosse,
quell’accidenti di tosse che era stata anticipata, sempre in clausola,
al v. 7, malam expuli tussim (la tosse: tanto dominante, in poliptoto
e in epifora, ai vv. 7, 13, 19), qui ora in associazione con gravedo
significativamente frigida, anche perché comincia a prendere corpo
un’altra entitd tematica (il frigus) che scopriremo al v. 20*; un bino-

# Legi & parola fondamentale ma qui volutamente non del tutto perspicua, in
quanto in altesa di venire chiarita alla fine del carme.

* Sicuramente utili per accentuare la responsabilita personale di Catullo.

¥ 11 fatto che I'iperbato si abbia con studiato effctto in 66,18 «in a higly artificial
poem» su <Hellenistic precedent» lascia perplesso Fordyce 1978, p. 199, «in
this informal poem». Ma l'uso &, si sa, ben vario.

3 Le caratteristiche di quell’orazione velenosa e pestifera (orationem in Antium
petitorem / plenam veneni et pestilentiae legi) riguardano naturalmente il suo
pessimo stile e la virulenza degli attacchi; cid che ha appunto duplice influsso.
Su tre differenti casi di reazioni fisiologiche a stimoli di ‘letteratura’ (nei cc. 44
e 50 e 51) si sofferma Zaina 1997, pp. 303-307.

¥ Cfr. Hor. sat. 1,7,1; Mart. 7,72,13.

¥ Come in Cal. 14: renena sono al v. 19 i versi dei cattivi poeti. Sorte non mi-
gliore tocca alla cartaccia di Volusio, nel c. 36. Catullo si cimenta, si sa, nella
critica (cos) particolannente nel manifesto letterario del c. 95); ed & proprio per
questo motivo che il suo giudizio & tenuto in considerazione da Sestio.

3 Si capind allora meglio perché quella gravedo & frigida, in quanto proviene dal
freddo climatico / fisico (che fa ammalare: Hor. sat. 1,1,80) e da quello oratorio
/ letterario: su quest'ultimo Cic. ad fam. 8,9,5 (frigidus); Quint. inst. 6,1,37 (fri-
gus); Mart. 3,25 (un retore, facendo il bagno, pud refrigerare le terme).



130 Sergio Ingallina

mio evidenziato dall’allitterazione e dagli aggettivi distribuiti sui due
malanni®, ma 'uno, come il nome, quasi effetto dell’altro. La scelta
lessicale (gravedo, tussis, frigida, frequens, quassavit, recuravi) & ben
realistica®, indica una situazione vera, sia per l'infermita, che & poi
un attacco influenzale, sia per la terapia® con il riposo e la dieta%®
nel ritiro campestre, che & una fuga la quale finalmente risolve il
malessere, in efficace omeoteleuto (dum in tuum sinum), introdotto
dall’ormai triplicato dum, qui in variazione semantica (in funzione
temporale con usque, conclusivo dell’attacco virale: “fino al momento
in cui’) rispetto ai vv. 9-10 dove & rilevabile un valore ‘causale’ o
‘avversativo e causale’ insieme 3% e forse in allernanza semantica se
al v. 9 il dum conserva la sua valenza temporale di ‘mentre™, per
riferire il contesto all’attesa di chi si sente venire in bocca ’acquoli-
na all'idea della sumptuosa cena. Comunque sia, con una fisiologica
reazione a catena, Catullo pregusta quell’idea (del pranzo), legge la
(glaciale) orazione, comincia a sentire i brividi (del freddo), che sono
letterari ma anche veri, tanto da dover rinunziare alla riunione e
alla salute usque dum decide appunto di recarsi al rifugio del Jun-
dus. La ripetizione del dum, per quanto in variatio, potrebbe essere
di per sé segno del movimento della conversazione, con 'ulteriore

tocco frasale del pleonastico —que et (in otioque et urtica), prima del
successivo quare.

Il tono comincia a farsi pill serio; & il nesso prosastico quare
(v. 16) a segnare il passaggio all’andamento aulico, che si ha con
Iintera espressione del ringraziamento (maximas tibi grates / ago)
e della colpa non pagata (meum...non es ulta peccatum, v. 17), con
I'evidente arcaismo di grates che prepara D'altro solenne recepso (v.
19)3 entrambi utili per accentuare le azioni, mentre la guarigione
& rilevata accortamente dai tecnicismi allitterati in posizione sim-
metrica (recuravi / refectus, vv. 15-16, dopo la prima misura). Ma

35 g . . . . . .
Hic me gravedo frigida et JSrequens tussis / quassarit. Immagine e lamento di
malessere, con 'allitterazione che si verifica in accumulo di suoni (-, r-, -um,

w. 13-15),

% Cfr. Cels. 4,5,2; 4,11,2; Suet. Aug. 81: A I. met. 6,25; 8,18; 7,15,9.
3 Cfr, Cels. 4.5,8; 4.10.4, 60 575 Apul met. 6253 8,18 Macr. Sat. 7,15,

% A uma di(?la allusiva alla lex sumptuaria di Anzio pensano Thomson 1997, p.
314, e Skinner 2001, p. 61.

2 o .
. 21 quanto «contrappone I'intenzione alleffettos: Ronconi 1971, p. 69.
. . . - - - . \
on la sequenza: ‘durante i lempo in cufi’, ‘poiché (invece)', “fino a quando’.



La tosse di Catullo: carme 44 131

la tensione dell’attesa prosegue e si espande sui quattro versi in
chiusura®. Laprosdoketon dell'assegnare a Sestio il malanno & solo
apparentemente risolutivo; ci sara bisogno infatti di un secondo fi-
nale imprevisto, al verso successivo. Il primo (ferat frigus), al fondo
del periodo di tre versi, viene preparato da una iunctura singolare
e da un verbo agente, di norma, in duplice sfera semantica. Tutto
sembra restare in attesa di venire significato: Iaition primario del
carme, persino quella tiburtinita (gia vista), e ora il senso dell’azione
del deprecari anzi del non deprecari, che si chiarisce soltanto con il
verso 21 che indica da dove traggano origine il frigus e gli acciacchi
di Catullo, e dove vada la vendetta del poeta.

La callida iunctura (nec deprecor...quin) che apre gli ultimi
versi introduce finalmente la causa della malattia (il frigus). La co-
stipazione e la tosse, nominate in premessa di periodo nel verso 19
assonanzato (anche con dentale anadiplosica), attraverso i cambi di
direzione (‘non a me, ma a Sestio’), restano in attesa della motiva-
zione; essa & preceduta da tre monosillabi in esordio (non mi sed)
seguiti, al centro, dal crescendo bi- e trisillabico contenente Iog-
getto della sorpresa (ipsi Sestio), il nome che ribadisce in poliptoto
Pautore dell'opera spregevole (nefaria scripta / Sesti), indicando chi
sara ad ammalarsi, ma non ancora il vero responsabile del delitto:
il quale si scoprird alla fine del carme, quando verra chiarito che
aveva imposto al poeta la lettura* quale conditio sine qua non per la
Partecipazione alla munifica tavola, dispensatrice di pasti e di deco-
ro. Il nome anticipa la metaforica formula assonanzata e allitterante
del gelo che, dominando in clausola, gioca doppiamente il suo ruo-
lo® e viaggia, quasi per magico trasferimento*, dalla pagina scritta
dapprima sopra chi la legge e ora su chi ne & autore e proprietario,

——

Y Nec deprecor iam, si nefaria scripta / Sesti recepso, quin gravedinem et tussim
/ non mi sed ipsi Sestio ferat frigus, / qui tunc vocat me, cum malum librum
legi. 11 contesto esige il ritocco di Lachmann legi sul tradito legit, ¢ non invece
quello di Haupt tum al posto di tunc. E Catullo a leggere (come al v. 12), e
in casa propria, l'orazione di Sestio; non & costui a leggere (durante la ccnq) l!
Proprio scritto o persino quello di Anzio, come talora si imcrprcu} (ad es. Pighi
1996, pp. 166-167). Alla difesa di legit ritoma comunque Oshiba 2000, pp.
88-92; 168-169. _

In precedenza (vv. 10-12) quella lettura era stata semplicemente delineata come
nociva, velenosa, un renenum sia contro lavversario sia per il lettore.

Cfr. Della Corte 2003, p. 272,

Ai magici mali libri pensa Eitrem 1927, p. 85.

124

“



132 Sergio Ingallina

e ciog su Sestio, unico trisillabo nel v. 20, in enfasi centrale dopo
incisione a séguito appunto di una tripartizione monosillabica e in-
cuneato dentro una successione di tre bisillabi.

I modulo che muove gravedinem et tussim @ dunque ferat fri-
gus, il quale, gia idoneamente pensato, viene altresi introdotto da un
costrutto particolare®. Al contesto finale, che risulta essere 'unica
spiegazione utile a rendere ragione della circostanza del carme, vie-
ne infatti premesso un utilizzo formulare probabilmente neologistico
di una parola polisemica® in entrambe le valenze del preverbio, in-
tensiva e di allontanamento.

Nell'un caso avremmo il “non pregare intensamente che non”,
vale a dire il “pregare vivamente che”, e allora qui anche: volere,
promettere, augurarsi, giurare fortemente/solennemente; e percio: ‘io
prego vivamente che’ potrebbe qui valere ‘da questo momento in
poi, iam) io faccio solenne voto che’, sfumando Catullo 'accezione
del verbo scelto dall’ambito del ‘pregare-supplicare’. Un adattamento
linguistico si ha con la seconda ricorrenza della parola ma nell’altra
sfera semantica®’, e ciod in 92,3 quando egli Lesbiam deprecatur®®,
probabilmente ‘tiene lontana Lesbia, parlandone male’. Nell’altro caso
avremmo invece il “non respingere”, e quindi il “non rifiutare / non
evitare che”, e allora qui anche: essere disposto, accettare, approvare®,

Interpretazioni entrambe possibili; ma il contesto catulliano mi
lascia preferire la prima con il pregnante accumulo delle negazioni
(in questo caso nec e quin; e poi anche non mi) che, anch’esso inat-
teso, schiude il valore dell'enunciato e lo enfatizza in modo speciale.
Peraltro Catullo potrebbe essere il prinlo ad adoperare la iunctura
comunque non abituale®. Con il particolare sintema di tale depreca-

% Avendone indicato un’interpretazione (1997, p- 114, n. 18), ne ho quindi ipotiz-
zato due vie (2000, p- 115, n. 137).
:‘7’ Su cui Moussy 1991, Pp- 70-85, e Ingallina 2000, pp. 89-121.
Nella valenza di allontanamento del preverbio: Ingallina 2000, pp- 116-119.
® 92,1-4: Lesbia mi dicit semper male.../...: Lesbia me... amat. / Quo signo? quia
sunt totidem mea: deprecor illam / assidue,... amo.
Dedic‘:mdo. utile e perspicace disamina alla iunctura, Moussy 1991, pp. 80-82,
prefe.nsce interpretare «je ne refuse pas ques, rilevando I'uso e il significato nei
© verbl. «d négation inhérente» quali: impedire, rifiutare, dubitare.
I casi che il ThIL 602,5 segnala (Ps.Quint. decl. 2,6; Fronto, ad M. Caes. 5,44,
p- 77,17 VDH%; Apul. flor. 9, P- 11,5 Helm) vengono rubricati, con Catullo, nel
valde precari, mentre Frontone sembra appartenere all'alirg sfera del recusare
(< precando avertere) come Liv. 3,58,8, che qui & rubricato (ThiL 599,47) ma

49



La tosse di Catullo: carme 44 133

tio, nell’anfibologica sfera semantica dei campi e nell’ampiezza dei
significati, egli gioca a meltere in pausa la comprensione dell’as-
sunto, sino alla conseguente stoccata dell’ultimo verso e ciod sino
all’estremo sorriso: amaro per lui se & un ‘pentito’, per Sestio se la
critica l'offende; gradevole per chi legge e scopre non uno ma due
colpevoli.

Catullo & poeta che avvince; e che talora spiazza il lettore con
la sua voce magica, con la parola pensata e gridata, con I'immagini-
fico argomentare, cid che rende vivo e mediato il carme nella trama
dei suoi complessi elementi.

Qui, nella traccia segnata sia dall’organizzazione delle arguzie
sopra dette e dei vari passaggi, tuttavia fuorvianti giacché suggeri-
Scono una momentanea, equivoca, soluzione del caso, sia dalla ten-
sione verso un chiarimento decisivo, Catullo tiene desta Pattenzione
con I'alternanza di seriosita e scherzo e di molteplici lumeggiamenti.
Abbiamo cosi Pinvocazione al caro poderetto, la contesa delle di-
cerie, la sosta in villa, la tosse, la guarigione, la gola colpevole, il
sontuoso pranzo, la voglia d’esserci, la lettura velenosa e pestifera
di un’orazione, i particolari del malanno, della terapia, del ringra-
ziamento, la punizione meritata, il finale in crescendo e in chiave di
interpretazione: e ciod la ‘non preghiera di non, il pericolo di rice-
vere gli seritti, il gelo agghiacciante, I'invito, ma solo a condizione
della lettura.

In tale quadro si alternano le ammiccanti manovre politemati-
che (nam... v. 2, sed...verius 5, nam... 10, hic... 13, quare... 16),
come cinque vie di fuga, ma comunque direzionali verso I'impatto
con Pepilogo che chiude il movimento e che etichetta ogni cosa: gli
scripta, il riceverli, le origini di gravedo e tussis®, quel frigus che
esila ad acquisire il doppio senso, in attesa del ‘leggere’, il vocare
che necessita del legisse, il liber che ha bisogno di essere malus
per dar ragione di un disturbo sia fisico sia morale. Sono commi-
ste le due categorie, quella fisica e quella morale; dominano nella
prima (1-9) e nella seconda parte cle, iniziando al v. 10, racconta

\
dubitativamente. Per il costrutto con quominus, al primo ambito assegnerei Liv.
3,9,10; Sen. ben. 3.25,1; Ps.Quint. decl. 7,3 (come fa il ThIL 601,27; 600,43;
602,10), ma piuttosto al secondo Anth. Lat. 432,1-2 S.B. (che il ThiL 602,10-11
inserisce nel valde precari). )
12 accennate: la tosse (sempre in clausola, ai vv. 7 e 13), l'altra preannunziata
come frigida (v. 13).



134 Sergio Ingallina

la precedente, tralasciando la tiburtinitd, in quanto gia risolta, ve-
locemente (e perentoriamente) liquidata, con verius del v. 5; e trag-
gono consistenza dalle ambientazioni, in quanto a Roma Catullo si
ammala e a Tivoli si cura; ma in cittd ‘vuole essere’ conviva e vuole
essere proclamato Tiburs.

In tonalitd seria e semiseria, si prepara l'evidenza della colpa
al v. 16: la polare mescolanza di lessico prosastico (quare) e aulico
(grates) interviene quando il tono vuol farsi ancora pid alto, per pre-
parare la chiusa, I’etiologia al culmine. Dal v. 18 & vieppid accorta
la preparazione alla penultima battuta e quindi all’ultima, “egli mi
invita solo se mi sono letto il libro”. Ma I’avvio dell’aprosdoketon,
con la preghiera all'inverso (non pregare che non) potrebbe segnare
marcatamente la richiesta come un voto attraverso quella formula,
che, peraltro inarcata, serve a conferire pregnanza alla conclusio-
ne, sciogliendo finalmente i vari nodi del ‘saluto alla villa’ (come a
Sirmione), del ‘contro i cattivi oratori’ (come contro i poetastri), del
gioco sui peccati di ‘gola’, sul ‘duplice freddo’, verso I'arguta auto-
censura e il segno di ribellione, entrambi ironicamente seri.



La tosse di Catullo: camme 44 135

BIBLIOGRAFIA

CLAUSEN W, Philology, in «Comparative Literature Studies» 27 (1990),
pp- 13-15.

DE ANGELI ES., A Literary Chill: Catullus 44, in «Classical World» 62
(1969), pp. 354-356.

DELLA CORTE F.,, Personaggi catulliani, Firenze 1976%.

DELLA CORTE F, Catullo. Le poesie, a cura di F. D. C., Milano 2003,
EITREM S., Varia, in «Symbolae Osloenses» 5 (1927), pp. 85-87.
FORDYCE ClJ., Catullus, a Commentary by C. J. F.,, Oxford 19783

GEORGE D.B., Catullus 44: The Vulnerability of Wanting to Be Included,
in «American Journal of Philology» 112 (1991), pp. 247-250.

INGALLINA S., Semantica di deprecor in Gellio (a proposito della depre-
catio catulliana di Lesbia in VII 16), in «Serta Antiqua et Mediaevalia»
1 (1997), pp. 111-131.

INGALLINA S., Teoria e prassi gelliane nel labirinto del deprecari, in
«Serta Antiqua et Mediaevalia» 2 (2000), pp. 87-121.

INGALLINA S., Considerazioni sull’identita del carme catulliano, in «Fu-
turAntico» 1 (2003), pp. 189-228.

JONES C.P, Parody in Catullus 44, in «Hermes» 96 (1968), pp. 379-
383.

MOUSSY C., A propos de Catulle (44,18 et 92,3): les sens du verbe depre-
cor, in «Revue des Etudes Latines» 69 (1991), pp. 70-85.

OSHIBA Y., Catullus on Oratory: Literay Criticism in c. 44, in «Journal of
Classical Studies» 48 (2000), pp. 88-100; 168-170.

PADUANO G. — GRILLI A., Gaio Valerio Catullo. Le poesie, Intr. e trad.
di G. P, Comm. di A. G., Torino 1997.

PIGHI G.B., Il libro di Gaio Valerio Catullo, a cura di G. B. P., Torino
1996 (1974Y).

RONCONI! A., Stud: catulliani, Brescia 19712

RONCONI2 A, Antologia catulliana, a cura di A. R., Firenze 1971.

SKINNER M.B., Among Those Present: Catullus 44 and 10, in «Helios»
28 (2001), pp. 57-73.

THOMSON D.FS., Catullus, Edited with a Textual and Interpretative Com-
mentary by D. F. S. Th., Toronto 1997.



136 Sergio Ingallina

TRAINA A., Gaio Valerio Catullo. I Canti, Introduzione e note di A. T,
Traduzione di E. Mandruzzato, Milano 2000%.

ZAINA E., Catulo 44, 50 y 51: el cuerpo atravesado por la literatura, in
«Emerita» 65 (1997), pp. 303-307.



137

La follia demoniaca:
un problema di «agitazione»

di Sandra Isetta

Quando apostrofiamo qualcuno con Depiteto energumeno, ti-
riamo fuori un insulto mirato per qualificare il malcapitato oggetto
della nostra denigrazione alla stregua di un animale, un bestione
forzuto e un po’ imbecille, ai limiti della soglia umana. Vogliamo
far capire a questo tipo che agisce fuori dalle convenzioni compor-
tamentali sociali, pid per sua natura che per colpa, insomma, che &
un bruto, un povero limitato diavolo.

Nobili sono per contro le radici della parola energumeno, la cui
storia semantica affonda nella terminologia filosofico-teologica, ma la
cui peculiare estensione si esercita nella letteratura demonologica.

Lenergumeno & I'indemoniato.

Largomento non & nuovo, anzi lo definirei inflazionato. Mai
come oggi, appena superate le soglie del duemila, con tutta I'irra-
zionale aspeltativa cumulatasi in duemila anni di storia cristiana, il
diavolo & stato cosi presenzialista nella letteratura scientifica o di
cassetta, nei media, nel multimediale.

Nell’ambito degli studi di mia pertinenza & stato detto molto e
in maniera qualificata su Anticristo, diavolo con complici o ange-
li' e anche sugli indemoniati?, oggetto, questi ultimi, di contributi
Principalmente agiografici, poiché I’antagonista del nostro malefico
Personaggio & sempre necessariamente un santo, veicolo della po-
tenza divina.

11 panorama letterario in cui riscontriamo la maggiore inciden-
za della parola energumeno & infatti il grande momento spirituale e
intellettuale dell’agiografia e delle regole monastiche occidentali del
V-VI secolo.

Lo scenario & affascinante, tra storie di santi e demoni, tau-
maturghi e miracoli, monaci chiusi nel ritiro dal mondo ma travolti
dalla lotta contro i vizi, sotto il segno dell’irrazionalitd imperante,
della fede e della superstizione, il tutto condito con I'ingrediente

———

; Citiamo due contributi significativi: Pricoco 1995 ¢ Monaci Castagno 1996.
Rousselle 1990.



138 Sandra Isetta

letterario della visione, del sogno, della descrizione compiaciuta di
esseri e fatti improbabili.

E’ il momento piil fortunato delle credenze popolari, del soprav-
vento dell'incredulita e della paura di fronte a fenomeni incompren-
sibili, a manifestazioni anomale, alla malattia, soprattutto psichica,
che terrorizza con urla animalesche, voci cavernose e occhi iniettati,
contorcimenti del corpo, & il monstrum nell’'umano, il diavolo in cor-
po, ’energumeno.?

Anche un approccio alla storia del termine energumeno & stato
proposto recentemente?, ma non mi sembra che sia stato rilevato un
passaggio che potremmo definire molto fortunato nella storia della
concezione demonologica e relativo lessico.

Mi riferisco allinfluenza del pensiero di Origene sulla lette-
ratura monastica occidentale e a quella di Giovanni Cassiano in
particolare, che, trattando di energumeni, ricalca i passaggi logici e
dimostrativi del grande Alessandrino.

Lo stampo neoplatonico delle concezioni demonologiche di Cas-
siano, in vasta scala, ripropone i contenuti del primo libro del De
principiis di Origene.S Largomento del presente lavoro, circoscritto
alla figura dell’energumeno, trova invece un sostenibile confronto
con il terzo libro®, pervenuto nella versione di Rufino, uno dei prin-
cipali veicoli di traslitterazione latina del lessico origeniano nella
letteratura cristiana occidentale.

Laccostamento fra i due Padri della Chiesa, di epoche tra loro
lontane, Origene III e Cassiano V secolo, ci permelte di dimostrare
la continuita della tradizione e I'incisivo condizionamento del pen-
siero dell’Alessandrino sulla mentalita ascetica e monastica, fino a
quella occidentale di epoca tardo antica. E’ in questo ambito che
I'antico binomio teorico malattia fisica o psichica e possessione de-
moniaca trova la massima espressione, nella formulazione dell’arric-
chi.lo e poliedrico significato di vitium, dei sette capitali e degli stre-
nui combattimenti spirituali, tracciando le linee di fondo del grande

3 Boesch Gajano in Pricoco 1995, p. 251 ss.

4 S}x energumenus cfr. Rousselle 1990, che, partendo da una testimonianza di Sul-
picio S?vcm, rivisita l'incidenza del termine ¢ il suo significato in ambito cri-
stiano, ignorando tuttavia la matrice origeniana e alessandrina della concezione
demonologica della follia, che & oggelle del presente lavoro.

5 Crouzel-Simonetti; Simonetti 1969.

¢ PArch. 111 3, 4.



La follia demoniaca: un problema di «agitazione» 139

affresco della mentalita medievale.

Nel nostro discorso, faremo riferimento dunque alle Conferenze
spirituali® di Giovanni Cassiano,® un trattato di contemplazione per
la formazione dell’uomo interiore, sotto forma di discorsi tenuti dagli
antichi Padri del deserto, intercalati da domande e obiezioni posti
dai giovani monaci su temi dell’ascesi spirituale. Leggeremo parti
della settima conferenza, che & poi la prima tenuta dell’abate Sere-
no’, sulla mobilita dell’anima e degli spiriti maligni, riscontrandone
i passi paralleli sullo stesso argomento nel De principiis di Origene.
Ci saranno di supporto le testimonianze della tradizione patristica e
della letteratura monastica e agiografica.

Come vedremo, Origene e poi Cassiano formulano teorie ben
precise sul modo in cui un demone riesce a rendere un uomo folle,
teorie che, ovviamente, poggiano su una base teologica cristiana che
viene a coinvolgere I'intero costrutto logico di malattia e guarigione.

La forte impronta platonica del pensiero teologico e demono-
logico' di Origene rende i suoi enunciati suscettibili di confronti
anche con le concezioni mediche antiche, che, come & noto, sono
spesso o in forte credito o decisamente affrancate rispetto alle teorie
filosofiche, configurandosi pertanto I'arte diagnostica e terapeutica
come una disciplina pitt 0 meno o assolutamente scientifica.

Accosteremo i risultati delle nostre letture sull’energumeno al
capitolo di Celio Aureliano sul furore, scegliendo, apparentemente,
forse il pit improbabile dei confronti, poiché il medico di Sicca,
lenacemente fautore dei dettami della scuola solidistica, rifiuta ogni
impostazione filosofica e tantomeno teologica della malattia, con-
vinto che la sola scientificita della semeiotica, dell’esattezza della
diagnosi possano portare all'individuazione della causa e della cura
adeguata degli squilibri fisiologici.

Eppure, la convergenza che cercheremo di dimostrare tra malat-
tia psichica come possessione demoniaca e furore secondo la sc.uola
solidistica & insita proprio nell'antitetica impostazione del pensiero,

¥ Marsili 1936; Guy 1968% Leonardi 1977; Tibiletti 1977; Pastorino .1980.

* Per uno sguardo d'insieme cfr. Bortolani, s.v. “Cassiano” e I'esaustiva presenta-
zione di Olphe-Galliard s.v. Cassien. )

* Conl. VII, SCh42, 242-277: scguo I'edizione di Pichery 1955-1959, .cllc. ripro-
pone il testo di Petschenig 1886. Ho consultato anche la traduzione italiana di
Lari 1965. Cito inoltre dall’edizione di Guy 1965.

" Gasparro 1992, pp. 301-319; Monaci Castagno, 1992, pp. 320-325.



140 Sandra Isetta

che, atlraverso premesse divergenti, approda a analoghe definizioni
del campo d’azione e delle diverse tipologie dell’affezione, a paral-
lele descrizioni sulle modalita d’insorgenza e del decorso insieme a
similari proposte lerapeutiche.

Origene ha alle spalle una lunga tradizione religiosa che indi-
vidua nel peccato la causa delle affezioni. Gia in ambito giudaico,
nell’AT risulta che Dio ha creato 'uvomo nella bonta della salute
(Gn 2) e che la malattia & uno stato successivo alla costituzione
umana, come conseguenza del peccato (Gn 3, 16-19). La malattia
& pertanto un segno del Dio punitore (Es 4, 6; Sal 39, 11ss.) o pud
essere manifestazione dell'intervento di altri spiriti superiori, come
'angelo sterminatore (2Re 19, 35), ma soprattutio dei demoni (Gb
2, 7). Giobbe perd, come Tobia, & un giusto e I'afflizione corporale
in questo caso ha significato diverso: Dio vuole mettere alla prova la
fedelta del suo servo attraverso la malattia.

La concezione della malattia come punizione non scompare nel
NT (Gv 9, 2), dove Cristo, come i Profeti, cura i malati (Lc 4, 18),
instaurando un certo scetlicismo nei confronti dei medici e dell’effi-
cacia della medicina (Lc 8, 43).

Questa rapida sintesi della visione della malattia nel testo bi-
blico'!, che comporta la costante divina o demoniaca come causa
del suo insorgere, trova la piti evidente applicazione nelle affezioni
psichiatriche, o possessioni dello spirito, le cui descrizioni utilizza-
no, come vedremo negli esempi letterari di ambito o eredita alessan-
drini, una terminologia che ruota intorno alle espressioni di potenza,
forza, energia che agisce nell'individuo.

Secondo Origene, I'anima umana, durante la sua permanenza
nel corpo, pud ricevere diverse azioni (energias) o operazioni (inope-
rationes) di spiriti diversi cattivi o buoni.

Luomo, nel corso della sua esistenza, si trova pertanto difron-
te al problema del discernimento degli spiriti'?, ossia della capacita
individuale di discernere qual & lo spirito che agisce dentro di sé,
ed essendo dotato di libero arbitrio, di riconoscere se occorre se-
guirlo o opporvisi®. La liberta della scelta & per Origene condizione

" Filippi 1996, s.v. malattia — medicina.
12 PArch. 111 2, 4.
' Cfr. SCh 269, 78, n. 30 per I'espressione “discernimento degli spiriti”, derivante

da 1Cor 12, 10, da cui prende il via una vera e propria dottrina, dal Pastore di
Erma fino agli Esercizi Spirituali di Ignazio di Loyola.



La follia demoniaca: un problema di «agitazione» 141

indispensabile per dimostrare la bonta di Dio e della sua creazione,
proposizione sviluppata in decisa polemica contro una certa forma di
determinismo, sorta soprattutto in ambiente gnostico, per giustificare
I'esistenza del male.

In questo contesto, Origene parla di energumeni, nella dimo-
strazione dell’esistenza di energiae o inoperationes malvagie che agi-
scono sugli uomini in due maniere (duplice specie).

O possiedono completamente e interamente (penitus ex integro)
I'intelligenza (mentem), al punto da non permelttere a coloro che as-
sediano (eos quos obsederint) di comprendere o pensare alcunché,
come sono, ad esempio, coloro che vengono volgarmente chiamati
energumeni (quos vulgo energumenos vocant) e che noi vediamo in
uno stato di demenza e di follia (amentes et insanos), al modo di
quelli guariti dal Signore, secondo il Vangelo.

Oppure gli spiriti avversi depravano con suggestione ostile (ini-
mica suggestione) altraverso idee diverse e persuasioni funeste (cogi-
tationibus vanis et sinistris persuasionibus) un’intelligenza che pensa
e comprende (sentientem quidem et intellegentem animum) come &
d’esempio Giuda, spinto al crimine per ’azione del diavolo (immis-
sione diaboli) secondo la testimonianza della Scrittura™ ‘Allorché il
diavolo aveva gia messo in cuore a Giuda I'Iscariota I'intenzione di
tradirlo’.’s

Queste energie assediano (obsideo), possiedono (possideo) la
menle umana durante la sua permanenza nel corpo, producendo due
categorie di indemoniati: gli energumeni, ai quali non permettono di
capire o sentire (intellegere vel sentire), cosi che appaiono privi di
ragione, malalti psichicici, e i folli lucidi, istigati al crimine, da sug-

' Gv 13, 2. Origene si occupa del caso di Giuda anche in ComRom. V 3 ¢ ComJn
XXX 2, 13(8) 147-151.

' PArch. 11 4, 193-194 SCh 268: Manifeste ergo et ex multis indiciis demonstratur
quod humana anima, dum in hoc corpore est, recipere potest diversas energias, id
est inoperationes, spirituum diversorum malorum ac bonorum; et malorum quidem
duplici specie, id est vel tunc, cum penitus ex integro corum passcdcn-nt mentem,
ita ut nihil omnino eos quos possederint intellegere vel sentire permittant, sicut
exemplo sunt hi, quos tulgo energumenos vocant, quos amentes et insanos vide-
mus, quales et illi crant qui in crangelio a salvatore curati esse r'q.fcnuufu;. vc,:l
cum sentientem quidem et intellegentem animum cogitationibus variis et sinistris
persuasionibus inimica suggestione depravant, ut exemplo est Iudas ad proditionis
Jacinus diaboli inmissione protocatus, sicut scriptura declarat dicens: ‘Cum autem
iam inmisisset diabolus Iudac Scariothis ut traderet’.



142 Sandra Isetla

gestioni e pensieri malvagi, il cui esempio pill devastante & Giuda.
Entrambi, dunque, gli amentes o insani e i sentientes e intellegentes
agiscono per energia o inoperatio degli spiriti.

Cassiano segue da vicino i ragionamenti dell’Alessandrino, po-
nendo sulla bocca dei giovani monaci che ascoltano gli insegnamenti
del vecchio abate Sereno, domande che permettono di approfondi-
re via via I’argomento. Distrazioni, divagazioni intrappolano I’anima
tesa alla perfezione in un inevitabile stato di schiaviti, allontanan-
dola dal suo fine: come se il pensiero sul piti bello dello sforzo fugga
dai penetrali dell’anima, col guizzo di un’anguilla che scappa dalle
mani ... al punto che gli iniziati alla vila cenobitica incominciano
a pensare che queste distrazioni non sono un difetto personale, ma
un vizio inerente alla costituzione dell’anima umana.!® Lanima, nella
sua essenza cosi volubile e per di piu avvolla nella debolezza della
carne, & assediata da un esercito di nemici che la sballottano da
ogni parte: pud essa rimanere incolume da questi assalti solo con
Iapplicazione e I'ascesi?

Come per il maestro alessandrine, anche per Cassiano nessuno
pud essere ingannato dal demonio se prima non gli ha voluto dare
il consenso della sua volonta, per cui fa dire al vecchio abate Se-
reno che queste potenze nemiche hanno avuto la facolta di tentarci
ma che noi abbiamo la liberta di respingere o di accettare le loro
suggestioni. Perché, anche sotto la paura dei loro assalti e della loro
potenza, non possiamo dimenticare l'aiuto e la protezione di Dio,
che combatte per noi con una forza molto pitr grande di quella che
i demoni impiegano contro di noi. Gli spiriti malvagi non possono
inoltre compenetrarsi all’anima umana, questa unione & una prero-
gativa riservala soltanto alla divinita perché essa sola & una sostanza
incorporea e semplice.!?

E qui entriamo in medias res, quando il giovane Germano fa
osservare la contraddizione di quest’ultima affermazione in cid che
vediamo nelle persone invasate dal demonio (quod videmus in adrep-
ticiis fieri): esse, sotto 'influsso dello spirito immondo (adflati spiri-
tibus inmundis), dicono e fanno cose di cui non hanno conoscenza.
Come si fa a dire che la loro anima non & unita a questi spirili,
dal momento che le vediamo trasformarsi in un loro strumento, e

' Conl. VII 3, SCh42, 247.
' Conl. V11 8, SCh42, 254255.



La follia demoniaca: un problema di «agitazione» 143

lasciare il loro stato naturale per assumere dai demoni passioni e
sentimenti? Si giunge a tal punto che parole, gesti, volonta, sono dei
demoni e non delle persone da questi possedute.'®

La risposta dell’abate Sereno ruota intorno alla tematica del-
I'indemoniato, di colui che appare pervaso dalla follia, malattia che,
come per Origene, si manifesta in una duplice forma.

11 fenomeno che vedete prodursi negli energumeni (id quod di-
citis in energumentis fieri), i quali sotto I'influsso degli spiriti immon-
di, dicono o fanno cid che non vogliono (cum spiritibus inmmundis
adrepti loquuntur vel agunt ea quae nolunt vel quod ea quae ignorant
proferre coguntur), oppure sono costretti a dir cose che ignorano, non
contraddice la mia sentenza. E’ certo intanto che l'influsso degli spi-
riti sugli uomini non si esercita in un solo modo."

Per Cassiano esistono dunque due tipi di possessi, adreptici,
termine che qui & sinonimo di energumeno®, adflati dagli spiriti im-
mondi, gli obsessi e possessi di Origene, caratterizzati dall'incapacita
di capire (intellegere) cid che fanno o dicono, e gli altri, lucidi di
mente, che ne hanno conoscenza e se ne ricordano quando I'accesso
& passato (norunt et postea recordantur).

Importanti, al nostro scopo, sono le ulteriori precisazioni di
Cassiano, che mette in guardia dal credere che questi fenomeni di
follia derivino da una tale infiltrazione dello spirito immondo per cui
questo, penetrato nella sostanza dell’anima, faccia quasi una sola
cosa con essa, e come rivestilo di lei, parli per la bocca del pazien-
te.?! Qui I'energumeno & il paziente, colui che & colpito da un’affe-
zione, secondo il linguaggio medico.

8 Conl. VII 13, SCh42, 255-256: Huic rationi salis arbitrammur esse contrarium
illud quod videmus in adrepticiis fieri, cum adflati spiritibus inmundis loquuntur
et agunt ea quae nesciunt. Quomodo ergo animas eorum spiritibus illis non
credamus uniri, quorum illas videmus velut organum factas et derclicto naturali
statu ad illorum motus adfectusque transire, ita ut iam non sua sed illorum voces
et gestus voluntatesque depromant? o
Conl. VII 13, SCh42, 256: Praedictae definitioni nostrae non est contrarium id
quod dicitis in energumenis fieri, cum spiritibus inmmundis adrepti loquuntur vel
agunt ea quae nolunt vel quod ea quae ignorant proferre coguntur. Non enim uno
modo istam eos infusionem spirituum sustinere certissimun est. o

* Cfr. Rousselle 1990 p. 135, che dichiara non essere mai stato impiegato un
lermine sostitutive o sinonimico di energumeno. o ) )
Conl. VII 13, SCh42, 256: Quod fieri per infusionem spiritus unmund{ non ita
putandum est, ut in animae ipsius penetrans substantiam ct f)clut unitus ei et
quodammodo indutus ea sermones ac verba per os patientis emittat

1

°

ad
-



144 Sandra Isetta

Gli spiriti immondi non hanno una potenza tale da imposses-
sarsi dell’anima; anche se essa & meno forte, gli attacchi demoniaci
si verificano sempre per la debolezza del corpo; di cid potra persua-
derci un ragionamento evidente. Quando lo spirito immondo s’impos-
sessa (insidens) di quelle membra in cui risiede il vigore dell’anima
(in illis membris in quibus vigor animae continetur), la grava di un
peso insopportabile e cosi fa piombare nelle pitt dense tenebre le
facolta intellettuali.??

Gli stessi effetti vediamo che talvolta si producono anche per
vino, febbre, freddo eccessivo, o per altre infermita che vengono dal
di fuori.? Cio2 il demonio attacca l'organo, non I’anima, come gli
agenti esterni che causano la malattia.

Ne & palese esempio il caso di Giobbe, sul cui corpo il demo-
nio aveva avuto ogni potere, ma senti proibirsi ogni potere sull’ani-
ma: “Eccolo in tuo potere, soltanto risparmia la sua anima” (Gb 2,
6). E voleva dire: ti proibisco di sconvolgergli la mente indeholendo
Porgano che & sede del pensiero; ti proibisco ancora —finché egli ti
resistera- di oscurargli I'intelletto e il giudizio, soffocando col tuo
peso la parte pid alta del suo cuore?.

Uno spirito® pud facilmente penetrare (admiscetur) una materia
densa e solida come la came (crassae huic solidaeque materiae, id
est carni), ma non pud unirsi con I'anima, la quale & spirito a sua
volta, in maniera tale da compenetrarsi vicendevolmente. Solo la Tri-
nitd si unisce alle nature intellettuali, penetrandole (efficitur penetra-
trix), fino a colare e spandersi in essa come un’essenza incorporea.
Tutte le altre sostanze spirituali, angeli e arcangeli anche I’anima e
Paria che respiriamo, hanno un corpo, seppure assai pin sottile del

# Ibid.: Nullo namgue modo istud ab eis fieri posse credendum est. Nec enim per
aliquam animae deminutionem, sed per corporis debilitatem hoc evenire manifesta
ratione deprehenditur, cum scilicet in illis membris in quibus vigor animae
continetur immundus spiritus insidens eisque inportabile atque immensum pondus
inponens obscurilate teterrima intellectuales eius obruit atque intercipit sensus.
Ibid.: Quod nonnumquam etiam wvini febrisque vitio seu nimii Jfrigoris aliisque
valitudinibus extrinsecus supervenientibus videmus accidere.

Conl. VII 12, SCh42, 255-256: Quod ne beato Iob diabolus, qui carnis eius acce-
perat potestatem, moliretur inferre, praecepto domini prohibetur dicentis: ecce tra-
do eum in manus tuas, tantum animam eius custodi, id est tantummodo amentem
eum ne facias debilitato animae domicilio et obruas intellectum ac sapientiam

resistentis, principali scilicet cordis eius tuo pondere praefocato.
* Conl. VII 13, SCh42, 257. g prac

2

-



La follia demoniaca: un problema di «agitazione» 145

nostro, mentre solo Dio & incorporeo, secondo quanto dice ’Apostolo
‘Ci sono corpi celesti e corpi terrestri2’ e ancora ‘Si semina un cor-
po animale, risorge un corpo spirituale’.

Lobiezione del giovane Germano chiama in causa I’esempio di
Giuda, (riprendendo Origene) per il quale sembra che al demonio
non solo siano patenti i nostri pensieri (cogitationes nostras) ma an-
che nascenti in gran parte per sua istigazione e immissione (inmit-
tentibus atque instigantibus).®

No, ribatte Sereno, il campo dei demoni & limitato: essi cono-
scono la natura dei nostri pensieri dal di fuori (forinsecus) attraverso
segni e indizi del nostro comportamento: giudicando i movimenti del
corpo e le reazioni esteriori, capiscono se tristezza ira, furore sono
entrati nel cuore: basta uno sdegno muto (infremuisse tacitum), un
sospiro sdegnato, un trascolorare del volto, un pallore un rossore.?

Anche quest’ultima parte riecheggia Origene, per il quale & in
noi la fonte dei mali, anche delle affezioni psichiche, che non sono
altro che un’esasperazione di impulsi naturali della carne, che con
smoderatezza assecondiamo, ma che, con piena liberta e volonta,
possiamo contenere. I diavolo ci attacca nella misura in cui noi
vacilliamo, occupando nell’intelligenza il posto preparato dall’intem-
peranza. Siamo noi a fornire le occasioni e gli inizi del peccato, che
le potenze nemiche fanno rafforzare a dismisura, come un iniziale
amore del denaro pud divenire passione che oscura lintelligenza
(caecitas menti ex passione successerit). Ed & facile osservarlo, ad
esempio in coloro che si affannano in amori smoderati (immoderatis
amoribus), in collere intemperanti (irae intemperantia), in tristezze
eccessive (nimietate tristitiae) che non soffrono in misura minore di
quelli che sono posseduti nel corpo dai demoni. Poiché alcuni stori-
ci riferiscono che la caduta di alcuni nella follia & partita dall’amore
(in insaniam quidam ex amore deciderint), di altri dalla collera (ex

% 1Cor 15, 40.

¥ 1Cor 15, 44.

3 Conl. VII 14, SCh42, 259: Hac ratione qua dicis ne cogitationes quidcm. nos-
tras intueri isti spiritus possunt. Quod existimari valde putamus absurdum dtct:ntc
scriptura:si spiritus potestatem habentis ascenderit super te’ (Eccl. 10, 4), et iter-
um: ‘cum diabolus misisset in cor Simonis Scariotae ut traderet dominum (loh 13,
2)". Qui ergo credi potest non patere eis cogilationes nostras, quarumn se.n}inarium
Ppro parte maxima ipsis inmittentibus atque instigantibus sentimus oboriri?

¥ Conl. VI 15, SChd42, 258-259.



146 Sandra Isetta

iracundia), di altri ancora della tristezza ( ex tristitia) o da una gioia
eccessiva (nimio gaudio)®.

Origene esprime pitl volte la correlazione follia/peccato® e eb-
brezza/peccato®?, riecheggiando dottrine stoiche mediate da Paolo®:
lo spirito malvagio turba e obnubila I’anima, la “possiede”, mentre
lo spirito buono permette di esercitare in serenitd la libertd. Anzi
I'ispirazione divina, lungi dal sopprimerle, rende al contrario pid
acute le facolta intellettuali e volitive, mentre solo il demonio pos-
siede e obnubila. LAlessandrino prende posizione contro alcune cor-
renti pagane, soprattutto la mantica greca, e in particolare la Pizia
di Delfo?, associando la follia a coloro che esercitano la divinazione,
i divini®, o harioli®%, o adrepticii®, lo stesso termine con cui Cas-
siano indica gli energumeni, poiché chi divina & anche colui che
vaneggia perché posseduto dal demone. Lo ps. Ambrogio descrive
'energumeno diabolo repletus, che grida per sette giorni, come un
invasato sacerdos Apollinis.3.

Secondo Origene® alcuni sono posseduti (possessos) da spiriti
nemici dalla prima infanzia, ciog sono nati avendo il loro demone;
altri, come fa fede la storia, sono diventati ispirati mentre erano an-
cora bambini, altri hanno subito fin dalla giovane eta I'azione del
demone chiamato Pitone®, cioe ventriloquo. Ventriloquo & colui che

30 PArch. 111 2, 2, 160-163 SCh 268.

3t HomNum. VIII 1.

32 Homler., 11 8.

3 Cfr. SCh 269, 62, n. 20.

3t CC VII 34,

3 Secondo Girolamo il termine equivale a falso profeta (ler. 5, 27, 9); Quest.
Hebr. Gen p.35,14.

% Gia in senso classico il termine & indicativo dell'indovino, del mago (Tert. apol.
43; Ann. 1, 24); lo stregone (Greg. T., Inl. 46a; Mart. 1, 26) ma anche il profeta
(Verec. Cant. 4,11) il ciarlatano (Hier. Ep. 127, 9; Iov. 2, 306)

3 Com.c aggettivo designa un uomo ispirato (ler 29, 96). Il sostantivo, per Agosti-
no, indica i posseduti da un delirio sacro, sulla scena (Civ. 2,4) o i sacerdoti
pagani in trance (Gen. ad litt. 12, 22) oppure i possseduti dal demonio (Serm.
328, 4) e per Gregorio Magno (moral. 5, 79, ¢.724 1) i folli.

% ep. 2, 10.

3 PArch.IIl 3, 0, 196-197 SCh: ... manifeste ostenditur ab adversariis spiritibus
quosdam.a prima statim aetate possessos, id est nonnullos cum ipso daemone esse
natos, alios vero a puero divinasse historiarum fides declarat, alii a prima aetate

“ daemonem quem Pythonem nominant, id est ventriloguum, passi sunt.

Cfr. At 16, 16 in cui vi 2 allusione a uno spirito Python.



La follia demoniaca: un problema di «agitazione» 147

parla dal ventre, eyyaotipudoc*, come la maga di Endor, la necro-
mante dell'inferno, la mudépavtic, la giovane schiava vaticinante
che aveva lo spirito di un pitone (§xovoov mveupa midwvog), alla
quale Saul chiede di evocare I'anima di Samuele per conoscere il suo
destino. Vera necromante secondo Origene, pazza secondo Eustazio®.

Clemente, discutendo le proposizioni gnostiche di Valentino e Ba-
silide dell’'unione sostanziale di demoni all’anima (mpooapTiLota),
sostiene che anche per i cristiani le evepyelor del diavolo e degli
spiriti impuri gettano i loro semi (emome(petv) nell’anima, e che
alcuni abitano nel corpo, come uno dei piti funesti e nefasti, il de-
mone del ventre, imparentato a quello chiamato ventriloquo®.

Lo spirito Pitone, nome del serpente ucciso da Apollo, secondo
Girolamo*, rappresenta il soffio mantico che viene da Apollo Pito-
nico che, uscendo dalla terra mette in estasi i maghi come faceva
con la Pizia. Da qui pythonicus riferito a Pitone e a Apollo. Nella
Vulgata®, Python & anche divino e significa colui che ha lo spirito
pitonico*® e per Isidoro*” i ventriloqui sono coloro che hanno il de-
mone nel ventre, i divini*® o harioli.

' La glossa id est ventriloquus & di Rufino che riconduce a Plutarco (De defectu
oracolorum 9 (Morales 414 ¢) e non instrada sulla corretta etimologia: Mu¥6 @
I'antico nome di Delfi e MG3wv il serpente mostruoso che fu ucciso da Apollo
a Delfi. Ma mi%w @ interpretato anche nel senso di oénw, puteo, putresco:
secondo Ovidio (Met. 1, 438) dopo il diluvio di Deucalione, Pitone fu ucciso
dalle frecce di Apollo. Cfr. SCh 269, 80, n. 34.

* Origene ne aveva interpretato I'episodio in una serie di omelie su 1Re predicate
a Gerusalemme, ricorrendo a un’esegesi letterale, per opposizione all’allegori-
smo gnostico e non osando negare a priori la veridicitd di un fatto contenuto
in un libro ispirato. Reazioni immediate si hanno con Eustazio che definisce
priva di senno, folle la donna interpellata da un Saul anche lui impazzito. Cfr.
Simonetti, 1989.

Y Paedag. 11 1, 15.

% Comm. Is. 44, 25: Quaerite ventriloquos, quos pythonas intellegimus et qui de

terra loquuntur, quod in evocatione animarum magi se facere pollicclztx{r et celera

maleficarum artium. Cfr. Tert. adv. Prax. 19 e adv. Marc. 25: quis alius dwtcxc:t
signa ventriloquorum et divinatione ex corde?; an. 28: scimus etiam magos edi-
cere explorandis occultis per Pythonicas spiritus.

Deut. 18.11; 4Re 21, 6.

1Re 28. 7. )

“ Etym. VII1 9: sunt autem iidem, qui divini seu harioli, qui daemonem in ventre
se habere dicunt et eius inflatu fitura praedicere. o

“ Una curiosita: derin, nella lingua francese oltre il significato di ispirato, profeta,
in ambito zoologico designa anche il serpente, il boa.

& &



148 Sandra Isetla

E’ noto come la cultura cristiana abbia interpretato gli dei pagani
come spiriti maligni, e questo & un caso in cui Origene reinterpreta
figure e episodi mitologici, discutendone le interpretazioni filosofiche.

Non privo di significato & il fatto che il medico Celio Aurelia-
no* introduca il capitolo sul furor rifacendosi al pensiero filosofico
antico, di cui l'intero capitolo & intessuto, insieme a reminiscenze
mitologiche, che si alternano alle nozioni meramente mediche su un
piano valutativo pressoché paritario.

Il medico di Sicca, solitamente cosi saldo nell’attenersi all’obiet-
tivita del dato semeiotico, sembra qui percorrere un campo scivolo-
so, trovando talora I'auctoritas argomentativa nelle fonti letterarie, di
cui la prima citazione riguarda proprio lo spiritus di Apollo™.

Lesordio del capitolo ci porta al Fedro, dove Platone parla di
una doppia forma di furore (duplici furore): una che viene da una
causa o origine del corpo (ex corporis causa vel origine) con lensione
della mente (mentis intentione), I'alira divina o immessa (divinum
sive immissum) e il cui ispiratore (inspiratorem) & Apollo, denomina-
ta divinazione al suo tempo, furore invece dagli antichi.

La grande antichita greca chiamava mania quella che ora & det-
la mantice.

Sempre Platone sostiene che un’altra forma di furore viene
dal padre Libero, un’altra da Amore, eroticon, un’altra ancora dalle
Muse, protrepticon, poiché sembra comporre poesia.

Origene®!, nel capitolo sulla triplice forma di saggezza, afferma
che esistono alcune forze in questo mondo (speciales quaedam mundi

¥ Ho seguito il testo di Bendz (irad. ted. 1. Pape), 1990 e 1993: Tardarum
passionum 1 5, De furore sive insania, quam Graeci maniam vocant, pp. 514-530.

% pp.514-516 Bendz.

U PArch. 3, 3, 3, 190 SCh: sunt praeterea etiam aliae practer speciales quacdam
mundi huius energiae, id est virtules aliquae spiritales certa quaeque inoperan-
tes, quac ipsae sibi pro arbitrii sui libertate ut agerent eligerunt, ex quibus sunt
ipsi spiritus, qui inoperantur sapictiam hius mundi: verbi causa, wut sit propria
quaedam energia ac virtus, quae inspirat poeticam, alia quae geometriam, et ita
quacque singulas quasque huiuscemodi artes disciplinasque commoveant. Deni-
que quam plurimi Graccorum opinali sunt artem poeticam sinc insania non posse
constare; unde et in historiis eorum refertur aliquotiens cos, quos vates appellant,
subuf) insaniae cuiusdam spiritu esse subpletos. Quid autem dicendum est etiam
df his, quos divinos appellant, a quibus per inoperationem dacmonum eorum, qui
eis pracsunt, versibus arte modulatis responsa proferantur? Sed et hi, quos magos
vel m.alcﬁcos dicunt, aliquotiens daemonibus invocatis supra pueros adhuc parvae
aetatis, versu eos dicere pocmala admiranda omnibus et stupenda fecerunt



La follia demoniaca: un problema di «agitazione» 149

huius energiae), o potenze spirituali (id est virtutes aliquae spiritales)
che operano in un certo genere di azioni (certa quaeque inoperantes),
e tra le quali si trovano quegli spiriti che agiscono sulla saggezza di
questo mondo (qui inoperantur sapietiam hius mundi).

Ad esempio una forza o una potenza particolare ispira la poe-
sia, (ut sit propria quaedam energia ac virtus, quae inspirat poeti-
cam), un’altra la geomeltria, e cosi animano (commoveant) ogni arte
o disciplina di tal fatta. Per questo la maggior parte dei Greci ri-
tengono che non possa esistere poesia senza follia (sine insania) e i
loro storici raccontano che talora quelli che sono chiamali vati (quos
vates appellant) sono all'improvviso invasi da uno spirito di follia
(subito insaniae cuiusdam spiritu esse subpletos).

Che dire poi di quelli che chiamano divini (quos divinos appel-
lant) e che, per operazione dei demoni che li governano (per inope-
rationem daemonum eorum, qui eis praesunt) proferiscono oracoli in
versi modulati con arte (versibus arte modulatis)?

Celio Aureliano ricorda che l'esistenza di una duplice forma
di furore era riconosciuta anche dagli Stoici: una, un genere di in-
sipienza (insipientiae genus), per il quale ogni imprudente diviene
folle (omnem imprudentem insanire), I'altra originata dall’alienazione
della mente e dalla sofferenza del corpo (ex alienatione mentis et
corporis compassione).

Le parole di Celio Aureliano mettono a nudo la malrice stoica
del pensiero di Origene: mentre la sapientia produce i vati, la in-
sipientia, che si vede negli imprudentes, i dissennati, approda alla
follia. In questo caso il genus insipientiac sembra indicare una carat-
teristica genelica di cui possiamo leggere il corrispettivo in Origene,
quando afferma che alcuni nascono gia con il loro demone.

Celio Aureliano prosegue con la citazione delle teorie dei seguaci
di Empedocle, anch’essi sostenitori di un doppio genere di furore: un
tipo viene da sporcizia (purgamento) dell’animo (ex animi purgamen-
to), xddappa; aliro da una causa o iniquitd del corpo (ex corporis
causa sive iniquitate) per alienazione della mente (alienatione mentis).

Celio Aureliano tratterd di quest’ultima forma che i Greci chia-
mano mania.

Platone, Stoici, Empedocle, come abbiamo visto Origene e Cas-
siano, insistono sulla duplice forma di furore, mantenendo costanle
la distinzione tra causa corporale e spirituale.

1l furor colpisce piu frequentemente nella giovane e media eta,
mentre & difficile che insorga nei bambini e nelle donne, esordendo



150 Sandm Iselta

o all’improvviso (repente invadens) o in maniera aggravescente per
cause occulte o manifeste. Tra queste ultime anche l'indigestio, la
vinolentia frequens ac immodica, craepalen secondo i greci, 'amore
o l'iracondia, la tristezza o il timore, o un’eccessiva superstizione.
Anche concussio sive percussio et intentio nimia dei sensi e dell’in-
telletto per cupidita delle discipline o del raggiungimento del de-
naro e della gloria®2. Cause che abbiamo gia letto in Origene e che
ritroviamo pari pari in Cassiano in un lungo discorso metaforico sui
movimenti dell’anima. Tutti i vizi hanno un’unica sorgente, ma il
nome del vizio varia a seconda del membro spirituale che ne & in-
felto, cosi denominiamo le malattie spirituali in analogia a quelle
corporali: se una peste spirituale ferisce la parte irascibile, genera
furore, impazienza, tristezza accidia, pusillanimita, crudelta.®

Ritornando alla causa scatenante dell’amore, il medico ricorda
chi impazzi per passione cieca verso Proserpina o la ninfa Anfitrite,
e afferma di non credere che il furore possa essere curato con I’amo-
re, impossibile amore furentibus persuadere: qui Celio Aureliano get-
ta la spugna, si arrende di fronte a una causa e a un effetto della
malattia che escono dall’ambito terapeutico della medicina tradizio-
nale* e richiama quanto detto da Origene sullo stesso argomento.

Secondo Demetrio, I'insania o furor causa (gfficiens) nei malati
anche la dimenticanza dell’attacco, al punto che non si rendono con-
to dell’accaduto (nunc non meminerint sui laboris nunc oblivionem
nesciant suam), oppure li fa cadere nella convinzione di credersi es-
seri di altre specie (aliarum specierum errore fallantur): incontrolla-
bile infatti & omnium sensuum alienatione degli ammalati, che sono
posseduti da falsita (falsitate possessi)*®. Analogamente, come abbia-
mo visto, Cassiano distingueva la follia degli energumeni che non
si ricordano di quanto accaduto e che sembrano muoversi, parlare
come se fossero altre persone o altri esseri.

Anche la descrizione del furens fatta da Celio Aureliano richiama
le tipiche caratteristiche dell’energumeno: occhi iniettati e vigili (oculi
sanguinolenti et attenti), rigonfiamento delle vene (venarum extensio),
rossore delle guance (genarum robur), irrigidimento del corpo e forza
sconosciuta (corporis durities atque aliena fortitudo) o praeter naturam.

52 pp.516-518 Bendz.

$ Conl.24, 15 , 186-187, SCh 64.
' pp.534-536 Bendz.

% p.520 Bendz.



La follia demoniaca: un problema di «agitazione» 151

Nonostante quesle manifestazioni che suggeriscono a Celio Aure-
liano una terminologia descrittiva che ricorre anche al sovrannaturale,
nell’enunciare le cause il medico ritrova la sua compostezza scienti-
fica: omnis furens strictura afficiatur, & una compressione del circolo
che causa questi fenomeni per cui peccano coloro che ritengono il
furore animi passionem principaliter, dehinc corporis. Ossia, I'afferma-
zione va capovolta: prima sofferenza del corpo e quindi dell’animo.

Ma abbiamo visto che anche secondo Origene e Cassiano I'ener-
gumeno & prodotto dalle energie demoniache che attaccano esclusi-
vamente il corpo, ancor pid se debilitato, e come conseguenza oscu-
rano i sensi e I'anima, ma non riescono a impossessarsene, poiché
solo Dio ha potere su di essa, la penetra, essendo la sola energia ad
avere questa prerogaliva.

E’ sempre il corpo il campo d’azione, nell’otlica sia cristiana,
poiché i demoni approfittano della sua debolezza, sia medica, poiché
la malattia & originata da cause fisiologiche.

Piu significativa, per il nostro discorso, & la sezione del capito-
lo in cui Celio Aureliano rimanda all’antico binomio tra furore e una
specie di capacita di vaticinio (quadam vaticinatione).

A parte Pesordio che rappresenta la mantica di Delfo, Celio
Aureliano riporta Pinterpretazione divinatoria della malaltia passan-
do in rassegna le diverse lerapie adottate dalle varie scuole.

E qui il contatto con la “terapia” cristiana, che & poi I'esorci-
smo si fa stringente.

Quali sono infatti le terapie per Celio Aureliano e & possibile
trovare un corrispettivo in Origene e nei continuatori della scuola
alessandrina?

La solitudine, I’isolamento, I'astinenza dal cibe, la somministra-
zione di elleboro sono facilmente accostabili alle pratiche tauma-
turgiche: il santo solitamente fa allontanare la folla, vuole rimanere
solo con I'indemoniato, che non pud mangiare perché ha il diavolo
in corpo e deve espellerlo anche assumendo I'elleboro, pianta assur-
ta a simbolo del demonio.

Origene poi, in senso allegorico, parla della medicina amara
del furore, che Dio somministra alle nazioni perché bevano e vomi-
tino e chi non berrd non sard purificato.®

% PArch. 11 10, 6; Phil. 27, 4.



152 Sandra Isetta

Ma riconducono all’esorcismo le ligaturae e soprattutto le let-
ture, psicoterapie ante litteram, che Celio Aureliano ritiene lenitive
del furor: proibito I'ingresso nella stanza del malato soprattutto agli
sconosciuti, & compito precipuo dei ministri corrigere errores e vana
che affliggono i furentes. Occorre far esercitare la loro mente, con
meditationes e disputationes.

Altri suggeriscono come cura la recitazione di cantilene (varia
modulatione), accompagante dalle tibie, che debbono variare a se-
conda dei casi, iucunda per la maestitudo, dira per l'ilarita puerile.
Attenzione perd, allerta Celio Aureliano, queste pratiche possono
anche favorire I'accesso di furore in alcuni (accendat aliquos in fu-
rorem), al punto che, spesso, sembrano vaticinanti che hanno accolto
un dio (quo saepe vaticinantes deum accepisse videantur)*'.

Ma pii1 sopra si & visto come anche Origene denunci I'insorgenza
di un furore repentino nei vaticinanti, causata dall’azione dei demo-
ni invocati sui fanciulli che riuscivano a recitare poemi incredibili.®®

Origene®, parlando degli esorcismi sugli energumeni, preci-
sa non trattarsi di pratiche magiche, ma dell'invocazione del nome
di Gesit accompagnata dalla recitazione di racconti (toTopLwv) ad
esso concernenti. Semplice lettura della formula di fede, nella tipo-
logia consueta dell’esorcismo, o pilt ampia recitazione di passi del
Vangelo? La seconda ipotesi & pit probabile, poiché Origene parla
altirove dell’efficacia (§6vopig) posseduta dai testi delle Scritture,
paragonandola alla potenza degli incantesimi pagani sui demoni.”
Atanasio® d’altronde racconta come gli israeliti mettessero i demoni
in fuga con la sola lettura delle Scritture e ancor pidt curioso & il
testo di Giustino® dove racconta come, sempre gli ebrei, usassero
per esorcizzare anche profumi e legature.

Oltre alla formula del sermo increpationis®, perentorio comando
al demone di allontanarsi dal corpo dell’energumeno con P'invoca-

57 p.534 Bendz

3 l?Arch. 3, 3, 3, 190 SCh: Sed et hi, quos magos vel maleficos dicunt, aliquo-
tiens daemonibus invocatis supra pueros adhuc parvae aetatis, versu eos dicere
poemata admiranda omnibus et stupenda fecerunt.

% CC 6, PG 11, 665d.

® HomJos. 20, 1.

¢ Ep. ad Marcell. 33, PG 21, 44.

© Dial Tp‘ph. 85, 3, PG 6, 676d-677a.

8 Cfr. Isid. ch{. Of- 2, 13, 4: exorcismus ... sermo increpationis est contra im-
mundum spiritum in energumenis sive catechumenis Sfactus.



La follia demoniaca: un problema di «agitazione» 153

zione del nome di Gesi Cristo, era quindi consueta la pratica della
lettura della Sacra Scrittura. Analogia possibile con le terapie indi-
cate da Celio Aureliano?

Riassumendo, I'impostazione origeniana sul tema energumeno &
ricalcata da Cassiano, che ne decreta la fortuna nell’occidente let-
terario tardoantico. Soprattutto della terminologia, che ci aiuta ulte-
riormente a operare un avvicinamento al campo medico.

La parola chiave & energumenus, (evepyoljLevog) che & sinoni-
mo di adrepticius, voce ecclesiastica, pi frequentemente usato come
sostantivo, l'occupato dal diavolo per forza demoniaca®, per cui in
senso attivo, il diavolo stesso che aveva occupalo un energumeno,
ma intormo ad essa ruota lulta una terminologia di polenza di azione,
nella forma greca, nella sua traslitlerazione e traduzione latina.

*Evepyéw, in ambilo neolestamentario e cristiano, nella forma
intransitiva, indica essere in attvitd, in operazione, operare, riferito a
Dio, agli idoli pagani, ai demoni %. 1l verbo e i suoi derivati trovano
le pit estese applicazioni in campo trinitario, riferiti al Logos incar-
nato, ma ricorrono ampiamente nelle testimonianze patristiche come
espressione di polere soprannaturale, influenza, di Dio angeli demo-
ni. Nella forma transitiva del verbo, il participio passato, al neutro
plurale, evepyolpnve, ha valore sostantivato e significa operazioni,
come quelle di Dio nella creazione®, evepyoljLevov & sia I'ispirato
da Dio% sia il posseduto dal demonio®.

Ma non manca I'impiego del verbo in campo medico.

Lazione efficace di un medicamento & espressa col verbo
evepyéw nella forma media da Dioscoride®, come in Plotino™. La
forma verbale acquisisce anche il 51gn1f cato clururglco di opera-
zione™: cosl Galeno @ parla di o eveprwv o EvepyoljLevog, il
chirurgo e il paziente, dove la forma passiva designa, come giad in

© Cfr. ThilL st 565 ss.

% Lampe, 1961, s.v. 470 ss.; Zorell, 1990%s.v.
% ]Clem.60,1.

¢ Hom. Clem 11, 8.

S Athan VA., 64

“ Diocl. Fr. 147 Diosc. 1 98, ss.

6, 1, 22: evijpymoe 1O PApHLOKOV.

! Orib. 45, 18, 5; Paul. Acg. 6, 73.

18 (2), 629, 683.



154 Sandra Isetta

Aristotele®, I’essere oggetto di un’azione, agito, in questo caso da
parte di un operatore chirurgico.
L2 evepyodpevog & quindi anche il paziente chirurgico™.

’Evépyela & l'opera, l’attualizzazione di una potenza®™, secondo
Aristotele™ che la distingue da &Svopic (potenza)”, in senso op-
posto a €€ic (disposizione) e anche a ¥AN® (materia), quindi forza
agente, determinante un’azione®™.’ Evépyeio indica quindi azione,
anche possessione del diavolo e delle passioni. Galeno si appropria
del termine per indicare sia una funzione fisiologica (6, 21) sia I'at-
tivita di un farmaco (6, 467).

Lattributo €vepyiic, forma tarda di €vepydg, attivo, effettivo,
definisce I’energia, la forza di una medicina®

Analoghi processi semantici troviamo nella forma latina del
verbo operor e derivati.

Ogeror, nella forma transitiva e in uso piu recente, traduce
Evepyelv, anche se usalo raramente in medicina® (nella Vita Me-
laniae® indica la chirurgia) ma frequentemente & riferito a forze so-
vrastanti la natura®. Nel senso di azione di cose il suo impiego &
decisamente significativo riferito ai veleni e ai medicamenti, anche
in Celio Aureliano®, che ricorre spesso anche a operans®

® an, 427* 7; ph. 195 28.

™ Questo & un impicgo medico del termine, di cui abbiamo visto anche quello
filosofico, che contraddicono I'affermazione di Rousselle 1990, p. 135): “Or,
autant le mot “démon” est courant depuis ses emplois grees classiques jusque
dans le vocabulaire chrétien gree et latin, autant le terme passif “énergumine” est
original. Jamais il n'est apparu dans le vocabulaire médical ou philosophique™.

% cfr. Liddel Seott, s.v., 564.

% EN 1098"33.

7 Metaph. 1048* 26.

® ibid. 1043 20.

® Sull’ evépyeta come tipica azione attualizzante nella musica ¢ su evépyeta
in Aristotele, cfr. Salomone 1998, pp. 81-87 ¢ Salomone 2003, pp.127-139,
dove con efficacia sono rilevali i valori semantici di evépyeta ¢ nadog, diate-

si verbali e categorie biologiche del maschile ¢ del femminile (Arist. rhet. 111
1410b.10 — 1411b. 11).

% Dijosc., 5, 88.

8 Cfr. ThIL s.uv., 691, 45-48.
& 66, BHL 5885.

B Cfr. Th.LL s.v., 692,37-48.

”f Cfr. Th.LL s.v., 692, 74-84; 693. 1-2.
% Cfr. Th.LL. s.uv., 698, 29-34.



La follia demoniaca: un problema di «agitazione» 155

Operatrix & la traduzione di evepyiig, come bene specifica Gi-
rolamo nel tradurre la Vulgala, preferendo il termine a evidens della
Vetus®. Operatrix & la mano di Dio sul corpo umano®

Operatio, termine di incidenza principalmente cristiana, traduce
in pib casi il greco €vépyera®, sempre nel linguaggio filosofico, e,
secondo Isidoro® opus dicitur quod fit, operatio ... ipsa rei actio est.
In medicina, Isidoro informa, rende il vocabolo greco xeLpoupyla®,
e, come traduzione di €pyov, per Oribasio” operatio & 'opera del
medico. Spesso indica le peculiarita di parti del corpo, per cui mens
et cogitatio sono per Ireneo™ motus et operationes o significa causa,
nel senso di evépyela, di malattie” o medicamenti.®

Nel vocabolario latino cristiano esistono anche le traslitterazio-
ni delle forme greche: energia energema energumenus

Energema,-atis o energema,-ae®® (evépynLa) nella forma passiva
indica cid che & creato ricorrendo a una forza magica, significativa la
forma attiva che indica la forza di fare di qualcuno un energumeno®.

Energia, -ae (evépyeia)” & sinonimo di vis, robur, actus, ope-
ratio, efficacia, di Dio dei demoni degli spiriti buoni e cattivi del
diavolo, e @ riferito alle virtd spirituali del mondo o alla magia di
uomini e demoni.

Agiscono operano quindi Dio il demonio e il medico.

Solo Dio perd agisce sull’anima, il demonio e il medico operano sul
corpo, energumeno & infatti sia I'indemoniato sia il paziente chirurgico.

% Philem. 6: in graeco melius ... efficax, ‘evepyic enim proprie transferri potest
efficax sive operatrix.

5 Ambr, In Luc. 5, 97; 10, 70.

B Cfr. Th.LL s.. 672 ss., riferito all'ufficio del vescovo o del presbitero o a me-

stieri vari.

Etym. 4,9, 2.

ibid.: chirurgia quam Latini manuum operationem appellant; manus enim apud

Graecos yelp vocatur.

% Eup. 4, 79 (78), 1: medicorum operatio adsanandum.

% 2,29, 3(2, 45 H.). )

% Ps. Soran., quaest. Med. 110: operatio febris; Orybas. Eup. 1, 13, 4: operatio
ciborum in sanguinem.

* Orybas. Eup. 2, 1 praef. 2: operatio medicamentorum.

Tent. praescr. 30, 6; Act. Petr. 7. . L.

% Tert. praescr. 30, 6 in alteram feminam impegit (scil. Apcllcs), illam virginem
Philumenen, quam supra edidimus, postea vero inmane 'prosubuhfm.ct ipsam,
cuius energemate circumventus, quas ab ea didicit aVEPUTELS scripsil.

¥ Cfr. Th.LL s.. 564 ss.

-]

o



156 Sandra Isetta

Il medico pud agire solamente nella slessa riduttiva misura delle
forze demoniache, ma I'atto di vera guarigione viene solo da Dio, che
& autore del creato, che ha causato la malattia come punizione e che
permelte ai demoni di inasprirla per mettere alla prova la fede delle
sue creature. Dio crea e il demone o il medico operano sul creato,
ciod sull’'uomo carnale per cui & impossibile una vera guarigione.

Dio & l'unico chirurgo infallibile, che ricorre, secondo Origene
e in senso melaforico, alla sectionem ferri e alla adustionem, amputa
e caulerizza, per eslirpare cancri avanzati.®

Ritorna Pallegoria origeniana in un episodio narrato da Cas-
siano, all’inizio della conferenza che abbiamo esaminato, che trae
forza espressiva dall’incisiva similitudine medica e nella letteralita
visionaria di un vero e proprio intervento chirurgico.

Cassiano racconta come il santo abate Sereno raggiunse le pit
alte velle di castita e perfezione. Dio gli aveva conferito il dono di
debellare il vizio impuro nell’'uomo interiore, ma il suo desiderio era
di ricevere la grazia di sconfiggerlo anche nell'uomo esteriore, di
“bruciare fino alle piit profonde radici quegli stimoli della carne che
anche l'industria e I'arte degli uomini possono talvolta sopprimere
con bevande medicamentose, col ferro o con altri rimedi”. Fu cosi
che “una notte gli si presentd la visione di un angelo che gli aprl il
corpo, ne estrasse un tumore infiammato e lo gettd lontano; poi ri-
mise le viscere al loro posto e disse: ‘ora gli impulsi della tua carne
sono domati. Sappi che oggi tu hai ottenuto la perfetta purezza del.
corpo, quella purezza che avevi domandato con fede sincera™.

Ma la contraddizione fra la causalitd divina e le cure sommini-
strate dagli uomini aveva gia un’antica spiegazione nell’AT, in Sira-
cide”, a proposito di medicina e malattia, & detto Onora il medico
come si deve secondo il bisogno, che vuol dire poiché anch’egli &
stato creato dal Signore, ma, soprattuto, dall’Altissimo viene la gua-
rigione ed & sempre Dio che ha dato agli uomini la scienza, di cui
'uomo poi si gloria: La scienza del medico lo fa procedere a lesta
alta, egli & ammirato anche tra i grandi. Ma quando il testo sacro
consola 1'uomo dicendogli di non temere la malattia ordina prima di
tutto di pregare il Signore che lo guarird, di fargli offerte e sacrifici
e, infine: Fa’ poi passare il medico — il Signore ha creato anche lui-
ci sono casi in cui il successo & nelle loro mani.

% Ez.Hom. VI (GCS VIiI 371, 24 - 372, 1).
” 38, 1 ss.



La follia demoniaca: un problema di «agitazione» 157

BIBLOGRAFIA

BENDZ G. (ed.), Caelii Aureliani.Celeres Passiones, Tardae Passiones I-1I,
trad. ted. I. PAPE, Corpus Medicorum Latinorum VI 1, Berlino 1990 e
1993.

BORTOLANI F,, in DPAC, 615, s.v. “Cassiano”

CHADWUICK 0., Johan Cassian. A study in primitive monasticism, Cam-
bridge 19682 (rist. 1979).

CROUZEL H. - SIMONETTI M., Origéne, Traité des Principes, 4 voll., SCh
252-253, 268-269.

FILIPPI A. (a c. di) Le chiavi della Bibbia, Bologna 1996, s.v. malattia

— medicina.
GUY J.-CL., Jean Cassien. Institutions cénobitiques (SCh 109), Paris 1965
GUY J.-CL., Jean Cassien. Vie et doctrine spirituelle, Paris 1961.
LAMPE G.W.H., A Patristil: Greek: Lexicon, Oxford 1961, s.v. €vepyéuw.

LEONARDI C., Alle origini della cristianité medievale: Giovanni Cassiano
e Salviano di Marsiglia, StudMed 18 (1977) 391-608.

MARSILI S., Giovanni Cassiano ed Evagrio Pontico. Dottrina sulla caritd
e contemplazione, Studia Anselmiana 5, Roma 1936.

MONACI CASTAGNO A. (a c. di), /l diavolo e i suoi angeli. Testi e tradu-
zioni (secoli I-1II), Firenze, Biblioteca patristica 28, 1996.

MONACI CASTAGNO A., La demonologia di Origene: Aspetti filosofici, pa-
storali, apologetici, in Origeniana V, Leuven 1992, pp. 320-325.

OLPHE-GALLIARD M. in DSp 2, 214-276, s.v. Cassien.

PASTORINO A., I temi spirituali della vita monastica in Giovanni Cassia-
no, CCC 1 (1980), pp. 123-172.

PETSCHENIG M., Conlationes, CSEL 13, Vienna 1886.

PICHERY E., Jean Cassien. Conferences (SCh 42. 54. 64), Paris 1955-
1959.

PRICOCO S. (a.c. di), Il demonio e i suoi complici. Dottrine e credenze
demonologiche nella Tarda Antichita, Messina 1995.

ROUSSELLE A., Croire et guérir. La foi en Gaule dans U'Antiquité tardive,
Paris, Fayard, 1990.

SALOMONE S., Una chiare=a ben poco chiara (cagrveia, €ueaotg,
evdpreia) nel De elocutione di Demetrio, Maia, N.S. I 1998, pp. 81-87.

SALOMONE S., Una questione per gli “Edipi grammaticali” (Cesarotti) o
piit semplicemente un problema di ... sesso? (Lorenzo Valla, Ars Gram-



158 Sandra Isetta

matica), in XXIII Congresso Internazionale di Studi Umanistici: “I lin-
guaggi dell'umanesimo”, Istituto Intemazionale di Studi Piceni, Sasso-

ferrato, 2003, pp.127-139.

SFAMENI GASPARRO G., Eguaglianza di natura e differenza di condi-
zione dei hoywxol: la soluzione origeniana nel contesto delle formule an-
tropologiche e demonologiche greche del II e III sec. , in Origeniana vV,
Leuven 1992, 301-319.

SIMONETTI M (a c. di), I principi, introd. e trad. ital., Torino, UTET,
1969.

SIMONETTI M., (a c. di) La maga di Endor, Biblioteca Patristica 15, Fi-
renze 1989.

TIBILETTI C., Giovanni Cassiano. Formazione e dottrina, Auguslinianum
17 (1977).

ZORELL F., Lexicon Graecum Novi Testamenti, Roma, 1990*s.v &vepyéw.



159

SULP(H)UR VIVUM, SULP(H)UR SACRUM,
DALLA TERRA AL CIELO

di Gigliola Maggiulli

1. Lucrezio, al libro VI del de rerum natura laddove espone
quei fenomeni naturali che pit affascinano e al tempo stesso sgo-
mentano la fantasia umana, narra degli Averna loca e della loro na-
tura’ e, fra questi, di un luogo nei dintorni di Cuma dove monti
pieni di acre zolfo esalano fumi alimentati da calde sorgenti®

Si tratta di una solfatara emanante acido solfidrico o idrogeno
solforato che, ossidato dall’ossigeno atmosferico, si decompone in ac-
qua e zolfo® oppure, a temperatura elevata, in acqua e diossido di
zolfo o anidride solforosa®*.

Questo metalloide (S) si trova presente in natura, combinato,
in molte acque termali, acque sulfuree contenenti acido solfidrico
con proprietd terapeutiche ad ampio spettro®, ma dall’odore forte,
facilmente individuabile®, caratteristico di uova marce’. Famose fu-

! Stretta 2 la relazione fra nero bitume e vapori sulfurei (Lucr. 6, 806-807 nonne
vides etiam terra quoque sulpur in ipsa/gignier et tactro concrescere odore bitumen).

? Lucr. 6, 747-748 Is locus est (sintagma narrativo incipitario nelle ekphrasis dei
testi epici e nelle descrizioni paesaggistiche in Seneca tragico) Cumas apud,
acri sulpure montes / oppleti calidis ubi fumant fontibus (evidente allitterazione
fonosimbolica) aucti.

3 H,S + % 0, = H,04S.

* H,S + 3/2 0= H,0+ SO, )

% Sui mirabilia aguarum in generale e sulle particolari qualita delle acque termali
e loro natura e ratio cfr. Vitruvio 8, 3, 1 (e passim) ¢ il relativo commento a cura
di Callebat 1973. Le acque sulfuree sono ampiamente descritte da Seneca che le
evidenzia per il sapor, l'odor ¢ la medicata potentia (quaest. 3, 2, 1 Aliae (sott.
Aquae) dulces sunt, aliae varie asperae; quippe interveniunt salsac amaraeque aut
medicatae, ex quibus sulphuratas dicimus, ferratas, aluminosas: indicat vim sapor).
Cfr. anche 3, 20, 2 dove si parla delle quattro cause che determinano il sapore
delle acque, le loro proprietd terapeutiche, I'odore, il calore o il fred(!o eccessivo.
Un richiamo alla virtit terapeutica di queste acque solforose era gid in O{azm
epist.1, 15, 7-8 dictaque cessantem nervis elidere morbum / sulpura contemni, ...

¢ Sen. quaest. 3, 24, 4 Quidam existimant per loca sulphure plena vel nitro euntes
aquas calorem bencficio materiae, per quam fluunt, trahere: qum{ ipso odore
gustuque testantur; reddunt enim qualitatem eius, qua caluere, maleriac.

* Varrone ricollega I'etimologia di Puteoli (Pozzuoli) a putei (pozz‘l), ma propone
anche la paretimologia da putor (puzzo) causato dalle emanazioni di zolfo e



160 Gigliola Maggiulli

rono le acque che abbondantemente scaturivano nel golfo di Baia si
da rendere il sito, gia centro balneare di grande mondanita®, anche
luogo termale molto quotato per le virt curative delle sue acque
ricche di zolfo, allume, bitume e sali®. Ennio',Virgilio'" e Plinio'
danno notizia sulle acque sulfuree del fiume Nar (Nera) il cui nome,
secondo Varrone in Servio Danielino®3, trova corrispondenza grafica
con la voce sabina nar- (= zolfo).

Ancora zolfo, allume!* e bitume!® sarebbero, secondo I’anonimo
autore del poemetto Aetna (vv. 386-391 e 514), i materiali combu-
stibili che, all’interno del cratere, alimentano ’eruzione del vulcano
da cui consegue I'appariscente e suggestionante fenomeno di fiamme
abbaglianti'®; zolfo affiora continuamente dal suolo della regione che
si estende fra Napoli e Cuma, la solfatara dei Campi Flegrei (v. 432)
pur zona post-vulcanica da tempo inattiva'’; zolfo e bitume abbonda-
no nell’isola Rotonda (oggi Stromboli) dal cui terreno fuoriesce fumo,

allume ( L.L. 5, 25 A puteis oppidum ut Puteoli, quod incircum eum locum aquae
Srigidae et caldae multae, nisi a putore potius, quod putidus odoribus s< a>epe
ex sulphure et alumine).

% Ovidio cita Baia come luogo mondano di incontri e, con la consueta ironia, gioca
sul fatto che le acque sulfuree (ars 1, 256 ...de calido sulphure fumat aqua) non
sono poi tanto terapeutiche perché invece di curare il corpo provocano ferite al
cuore (v. 258 Non haec, ut fama est, unda salubris erat!).

® Troviamo testimonianza in Plin. nat. 31, 4-8.

1 Enn. Ann. 260 V2.

" Verg. Aen. 7, 516-517 ...amnis/ sulpurea Nar...

2 Plin. nat. 3,109 Nar amnis...sulpureis aquis...

3 Serv. Dan. ad Verg. Aen. 7, 517.

3 Con allume gli antichi intendevano solfati di metalli con carattere astringente
come il solfato di alluminio, i solfati di ferro, il solfato doppio di alluminio
e potassio (= il modemo “allume di rocca™ usato per questa sua proprietd
astringente come emostatico). Cfr. Bailey 1929-1932, vol II, p. 233 (in particolare
sull’allume, bitume e zolfo).

15 Sulpur, alumen e bitumen ricorrono assieme in Vituv. 2, 6, 15 8, 3, 1; 2, 8; 3,
5; 6, 12 e in Isid. or. 13, 13, 1.

1 Cfr. Ov. met. 15, 340-341 Nec, quae sulphureis ardet fornacibus, Aetne /ignea
semper eril;...

17 Sulle propricta combustibili dello zolfo sotterraneo cfr. ancora Seneca, quaest. 5,
14,4: l.llud vero manifestum est, magnam esse sub terris vim sulphuris et aliorum non
minus ignem alentium: per haec loca cum se exitum quaerens spiritus torsit, accendat

ﬂar{lmam ipso affrictu necesse est, deinde flammis latius fusis, etiam si quid ignavi
aeris cral, extenuatum moveri el viam cum fremitu vasto alque impetu quaererc.



SULP(H)UR VIVUM, SULP(H)UR SACRUM, DALLA TERRA AL CIELO 161

seppur rado, indizio del fuoco sottostante ancora attivo che talvolta
si manifesta con fiamme di breve durata (vv. 434-435).

Anche Ovidio, con ampia e particolareggiata descrizione (met.
15, 340-355), narra dell’Etna che avvampa per sulfuree fornaci e,
poiché in molte zone si aprono fenditure da cui fuoriescono fiamme,
il bitume scatena gli incendi ed il giallo zolfo si accende. Sempre in
Sicilia, ancora secondo la breve ina dinamica descrizione ovidiana®,
gli stagni dei Palici, ribollenti e fuoriuscenti dalle fenditure della
terra, diffondono miasmi di zolfo. Ad Erice Enea, celebrati i sacrifici
in onore del padre, salpa e lascia dietro di sé le terre di Diomede
fumide per le esalazioni sulfuree’®.

I passi tratti dall’anonimo poeta dell’detna e da Ovidio evi-
denziano coine 'affascinante e al tempo stesso spaventoso rapporto
fra sulphur/flamma “accendesse” la memoria, la fantasia, la vena
descrittiva dei poeti. Il sintagma, in clausola di verso, vivacia sul-
phura flammas (Ov. met. 3, 374)% & altamente significativo non solo
per l'accostamento del fonema allitterante anagrammatico, seppur a
livello non grafico ma di suono (-Iph-, -fl-), ma soprattutto per la
relazione zolfo/fiamma, quest’ultima generata dalla ossidazione del
metalloide®.

Flammae flammarumque praenuntius odor sulpuris, fiamme e
odore di zolfo, uno zolfo che preannuncia ancora fiamme, & la ter-
rificante scenografia dell’eruzione del Vesuvio -evidenziata dal forte
poliptoto al plurale scoppiettante per I'effetto “fonico-poetico” della
fricativa + liquida e della presenza della vocale chiara (a)- durante
quel 26 Agosto del 79 d.C. descritta da Plinio il giovane nella let-
tera indirizzata a Tacito per informarlo sulle circostanze del decesso
del celebre zio™.

Sempre Plinio il giovane, in un’altra lettera indirizzata all’ami-
co Gallo (epist. 8, 20, 3-4), nell’intenzione di narrare fenomeni por-
tentosi, incredibilia, descrive I'incantevole meraviglia naturale delle
acque sulfurce del lago di Vadimore (oggi lago di Bassano) delle

2 Ov. met. 15, 405-106.

' Ov. met. 14, 86-87.

> 1l sintagma & gi2 presente in ars 2, +41.

3 Cfr. Ov. Her. 7, 25 che fa dire a Didone Uror, ut inducto ceratac sulpure
laedae. )

= Plin. epist. 6, 16, 1 Petis, ut tibi avunculi mei exitum scribam, quo verius tradere
Pposteris possis.



162 Gigliola Maggiulli

quali evidenzia il variegato cromatismo (color caerulo albidior, viridi
ora pressior), il particolare odore e sapore (sulpuris odor saporque
medicatus®) e il potere terapeutico (vis qua fracta solidantur).

Sul versante poetico la scena che Stazio offrira ai lettori bene
s’inserisce fra le immagini pi orripilanti dell’epica imperiale: se-
duta presso l'orrido Cocito, Medusa scioglie le chiome dal capo e
lascia che i serpenti possano lambire le acque sulfuree del fiume

infernale (Theb. 1, 89-91).

Eruzioni vulcaniche, solfatare, ciod fenomeni legati ad attivita
post-vulcanica, acque termali ricche di vis curativa, pericolose esala-
zioni di vapori nelle viscere della terra® furono agli occhi degli an-
tichi tutti fenomeni naturali di vasta appariscenza, spesso inspiega-
bili, certamente suggestionanti, ammirabili e orrendi al tempo stesso,
fenomeni in cui I’elemento fortemente incidente e stupefacente per
natura ed effetti & lo zolfo.

2. Sulpur (¢ grafia pit corretta della voce tecnica rispetto alla
grecizzante sulphur e soprattutto a sulfur, scrittura tarda e ipercor-
retta nel fonema -ph- che attesta la sparizione dell’aspirata) & voce
di origine mediterranea, sud italica, con etimologia sconosciuta® at-
testata dopo Catone (agr. 39, 1 e 93, 2) e ricorrente soprattutto nel
genere didascalico e tecnico-scientifico®; 1 derivati, aggettivi (-ureus;
-osus; -atus; -uricus) e sostantivi (-atio), sono neologismi tecnici at-
testati da Ennio, Virgilio, Vitruvio, Seneca, ecc., sopravvissuti nel
lessico scientifico moderno in relazione a vari tipi di composti dello

2 Medicatus & voce tecnica del linguaggio medico (Cels. 4, 12, 7).

# Plin. nat. 31, 49 Depressis puteis sulpurata vel aluminosa occurrentia putearios
necant.

% La definizione di Isidoro & paretimologia non attendibile (orig. 16, 1, 9 Sulphur
vocatum quia igne accenditur; "OP enim ignis est.

% La grafia sulpur & attestata in poesia da Lucrezio, Orazio (epist. 1, 15, 7) in
un contesto terapeutico dell'acqua sulfurea, Virgilio (georg. 3, 449; Aen. 2,
698), Ovidio (met. 3, 374), Lucano (11, 17), Persio (2, 25), Silio ltalico e
Stazio. In prosa si mantiene ancora in etd imperiale in alcuni autori tecnici
quali Columella e Plinio che, su 53 occorrenze, segnala sulphur due sole volte
(nat. 23, S ¢ 26, 2) mentre i derivati sulpuratus ¢ sulpureus mostrano la grafia
tecnica. Anche Plinio il giovane, letterato non scientifico, scrive sulpur in due
contesti decisamente tecnici, sull'eruzione del Vesuvio (epist. 6, 16, 18) ¢ sulle
acque sulfuree (epist. 8, 20, 4) di cui si & gid messo in evidenza il lessico per

luhvocc] medicatus. Sulphur si legge in Seneca e soprattutto nei testi medici di
eld tarda.



SULP(HUR VIVUM. SULP(H)UR SACRUM, DALLA TERRA AL CIELO 163

zolfo e quindi utilizzati anche nella nomenclatura della tecnica far-

maceutica®.

Plinio (nat. 35, 175)® cita e descrive quattro qualita di zol-
fo di cui pone al primo posto quello usato in medicina, il sulpur
vivum®, lo zolfo elementare che si trova in natura, non mescolato
con materiali estranei®, quod Graeci apyron vocant (non trattato col
fuoco, ciog non ottenuto mediante riscaldamento della massa®'), che
si trova in natura allo stato solido e, in quanto tale, che & il solo ad
essere estratto in frammenti trasparenti con sfumature verdi. Al §
176 Plinio stabilisce la natura dello zolfo (Natura eius excalefacit®,
concoquit) mostrando di aderire alla dottrina di tradizione ippocrati-
ca (o pseudo-ippocratica, cioe al mept draitng) dei quattro elemen-
ti caldo/freddo, secco/umido; spiega le sue proprieta terapeutiche e
specifica la presenza di esso in formulazioni ricollegabili alla tecnica
farmaceutica allora in uso quali emplastra e malagmata (... sed et
discutit collectiones corporum, ob hoc talibus emplastris malagmatis-
que miscetur) esemplificate da una serie di ricette per uso topico®.
Si tratta di cure essenzialmente ridotte secondo lo schema canonico

¥ Marcovecchio 1993, p. 832, s.v. sulphur.

3 1. Sulpur vivum; 2. Gleba, usata nelle gualcherie; 3. Egula, usata per solfatare
le stoffe di lana; 4. Cauter, usato per lucignoli.

® Ovidio lo qualifica con vivax (met. 3, 374 vivacia sulphura); Apuleio (met. 9, 24)
lo indica con virax metallum.

¥ Celso indica il sulpur vitum con sulpur non expertus, cio® non lavorato, non
trattato: sulpuris ignem non experti, quod apyTon vocatur ... (5, 18, 14).

*" Infatti gli antichi conoscevano anche la possibilita di separare lo zolfo puro
partendo da miscele naturali di zolfo elementare e altri minerali; mediante
riscaldamento opportuno separavano lo zolfo fuso che poi lasciavano solidificare
e clie era indicato con la iunctura Belov 8¢ Gpiotov zolfo estratto col fuoco
(Diosc. m.m. 5, 107). .

* La voce verhale si legge anche in med. Plin. p. 29, 12 = 1, 22, 7 riferita ai
tellera sulphure vivo suffita ... ) )
Plin. nat. 35, 176-177 Renibus quoque et lumbis in dolore cum adipe mire
prodest inpasitum. Aufert et lichenas faciei cum terebinthi resina et lepras;
harpax ita vocatur a celeritate praebendi, arelli enim subinde dcbcf. Prodctst et
suspiriosis linctu, purulenta quoque extussientibus et contra scorpronum ictus.
Vitiligines vitum nitro mixtum alque ex aceto tritum et inlitum tollit, item
lendes, et in palpebris aceto sandaracato admixtum. Celso (5, 3) elenca lo zolfo
fra gli elementi che concoqun!t et morvent pus ciod che maturano gll usccs§l e
Promuovono la suppurazione ed aggiunge aperiunt tamquam ora in corporibus
(S, 4); purgant aerugo (5, 5); exedunt corpus (5, 7); ad discutienda vero ca, quac
;’5' Cféporis parte aliqua coierunt (5, 11); molliunt (5, 15); resolvit, aperit, purgat

. 18, 206).



164 Gigliola Maggiulli

dei testi di Dynamidia® e degli Herbari a carattere fitoterapeutico:
si stabilisce dapprima la malattia (Renibus quoque lumbis in dolore;
lichenas faciei; suspiriosis linctu ...; vitiligines; lendes; ecc.,); si indi-
cano gli eccipienti lipofili (cum adipe; cum terebinthi resina) o idro-
fili (ex aceto; aceto sandaracato); si segnala la tecnica farmaceutica
con voci verbali quali misceo, admisceo, tero); si indica il modo di
somministrazione con voci verbali quali inpono, inlino; si conclude
con il risultato derivante dall’esperienza (mire prodest).

Gia nei libri precedenti al XXXV, Plinio aveva citato lo zolfo
come valido medicamento ricorrente in cure che saranno ampiamen-
te riprese e tramandate da autori di testi medici di etd tardoantica

(saec. IV-VI d.C.).

Al fine di evidenziare I'ampia utilizzazione del sulp(h)ur vivum,
ho raccolto le cure ricorrenti nei testi medici antichi e tardoantichi
(saec. I-VI d.C.) nel rispetto dello schema medico canonico a capi-
te ad calcem. Dall’analisi intertestuale dei passi disposti secondo le
due coordinate, ciod i nomi degli auctores distribuiti in successione
cronologica da Cornelio Celso a Celio Aureliano e i tituli morborum
(cfr. tabella 1) -passi che, data I’alta frequenza, non & possibile qui
riportare- traiamo le seguenti osservazioni:

1) Le formulazioni farmaceutiche dei testi latini sono prevalente-
mente indirizzate alla cura degli uomini. Plinio (nat. 28, 265)
segnala una formulazione per uso veterinario (boum morbis); Se-
sto Placito ne registra tre (med. ex animal. 4 A 10, 2; 5 B 27,
2; 7 A 19).

2) 1l numero pil alto delle cure con presenza di zolfo sono regi-
strate da Plinio e da Marcello Empirico. Fra questi due autori,

pitt che fra altr, c’® una certa dipendenza spesso mutuata da
Medicina Plinii.

3) Dall’analisi dei verbi indicanti il modo di utilizzo delle formula-
zioni farmaceutiche si pud stabilire il tipo d’impiego dello zolfo:

con minor frequenza per uso interno, per os e con maggior ri-
correnza per uso esterno.

4) 1 verbi della somministrazione per uso interno si limitano a
quattro: sorbo (Cels., Marcell.), sumo (Plin.), bibo, transglutto

% Maggiulli 2000, pp. 141-152.
% Cfr. anche C. Opsomer 1989, vol. Il, pp. 750-753, s. v. sulphur.



SULP(H)UR VIVUM, SULP(H)UR SACRUM, DALLA TERRA AL CIELO 165

(Marcell.). Per T'uso esterno i verbi pid ricorrenti sono impo-
no (Cels., Plin., Med. Plin., Marcell., Theod. Prisc., Antidot.
Bruxell.) e inlino/illino (Plin., Med. Plin., Marcell., Cass. Fel.);
meno frequente & adpono (Plin., Marcell., Cass. Fel.); suppono,
haurio, superadicio, unguo sono verbi tecnici presenti solo in
Theod. Prisc.; aspergo in Theod. Prisc. e Cael. Aurel.; perunguo
& usato da Plin., Marcell., Theod. Prisc., Cael. Aurel.; lavo e
frico da Marcell. e Cass. Fel.; perfrico da Cels. e Marcell.

5) Marcello e Teodoro Prisciano registrano il pitt alto numero dei-
verbi tecnici della somministrazione: il IV e V sono i secoli in
cui la medicina empirica (experimentum) e le rispettive ricette
(curae) sono ampiamente attestate nella letteratura dei testi me-
dici.

6) I metodi di applicazione nell'uso esterno sono indicati con pil
voci verbali alcune delle quali ricollegabili tra loro per affinita
di azioni: pulire (lavo, aspergo); frizionare (frico, perfrico); ap-
plicare (impono, adpono, suppono, superadeo); spalmare (unguo,
perunguo, inlino, haurio). Frequente & I'uso dei composti con
preverbi con funzione perfettiva®.

7) La formula farmaceutica viene talvolta scientificamente indivi-
duata con le voci malagma (Cels., Marcell.), emplastrum (Plin.,
Marcell.), trociscus (Theod. Prisc.)”. Verbi tecnici della sommi-
nistrazione sono inicere riferito a malagma, imponere riferito a
emplastrum, inlinere riferito a trociscus.

8) Nelle formulazioni dei testi latini di medicina molto spesso lo
zolfo elementare non compare come primo componente, ma solo
come principio attivo coadiuvante (mixtum cum silpure) e in ac-

—_————

% Tali preverbi, per consueludine, dovrebbero avere una funzione tale da {lettere
Paccezione del verbo semplice a significati diversi ed esprimere particolari
sfumature e aspetti modificati in relazione all’azione ( aspetto momentanco
o duraturo, aspelto ingressivo o regressivo), ma nei testi medici tardi questa
funzione non sempre risulta operante e di conseguenza non sempre emerge una
spiccata valenza tra i verbi tecnici semplici ¢ composti. Sull’argomento cfr.
Maggiulli 2001, pp- 143-154. .
Il malagma & un preparato prevalentemente a base di parti vege e
essenze; l'emplastrum e il trociscus sono di solito a base di derivati metallici. qrr:
Maggiulli 1998, pp. 266-274. Per le definizioni si veda recentemente Mazzini
1999, Appendice 1, p. 343 ¢ p. 356.

egetali contenenti



166

Gigliola Maggiulli

9)

10)

11)

12)

cordo con cid & I'uso quasi totale dell’ablativo (sulpure) retto da
preposizioni (cum, ex) o in forme verbali al modo finito (addes
sulpur) e infinitivo (adiecto sulpure; accepto sulpure)*®.

Numerosi sono i verbi che si riferiscono alla tecnica della pre-
parazione della formulazione. I pil ricorrenti sono: addo (Plin.,
ps.Apul., Marcell.), adicio (Marcell.), misceo (Cels., Plin., Med.
Plin., Marcell., Theod. Prisc., Antitod. Bruxell.), admisceo (Plin.,
Cass. Fel., Cael. Aurel. ), permisceo (Plin., Med. Plin., Marcell.),
commisceo (Theod. Prisc.), inmisceo (Marcell.), tero (Plin., Med.
Plin., Marcell., Cass. Fel., Theod. Prisc., Cael. Aurel., Antitod.
Bruxell.), contero (Cels., Marcell., Theod. Prisc., Cael. Aurel.),
involvo (Marcell.), resolvo (Theod. Prisc.), tundo (Cass. Fel.,
Theod. Prisc.), unguo (Theod. Prisc.), inunguo (ps. Apuleio),
liquefacio (Marcell.), eluo (Marcell.), contundo (Marcell., Cass.
Fel., Theod. Prisc.), tempero (Theod. Prisc.), suffumigo (Cels.),
cribello (Cass. Fel.), superaspergo (Cass. Fel.). Anche in questo
caso Marcello e Teodore Prisciano registrano il pit alto numero
di voci verbali tecniche.

I metodi di preparazione vengono indicati da pit voci verbali
alcune delle quali ricollegabili tra loro per affinita: processi di
amalgamazione (misceo e composti con cum, in, per, involvo,
resolvo), processi di diluizione e stemperamento (tempero, li-
quefacio), frantumazione e polverizzazione del materiale (tero,
contero, tundo, contundo).

In alcuni casi sono bene individuabili i componenti della for-
mulazione che possono considerarsi eccipienti lipofili adatti per
preparare unguenti a base di zolfo (oleum, auxungia, lac mu-
liebre, adeps, pix, caseum, sebum, bitumen, resina terebinthina,
amurca), meno frequenti sono gli eccipienti idrofili come per
es. vinum, acetum, liqguamen. In effetti essi sono meno razio-
nali anche da un punto di vista tecnico farmaceutico moderno.

Risulta arduo un tentativo di classificare i vari tipi di pato-
logie in cui s’impegnano preparazioni a base di zolfo. Spesso
infatti sono indicati sintomi generici collegabili a pidt malattie

38 - . . . - . .
Teodoro Prisciano & uno dei pochi autori che, di consueto, cita lo zolfo come
principio attivo.



SULP(H)UR VIVUM, SULP(H)UR SACRUM, DALLA TERRA AL CIELO 167

(per es. dolor ventri) piuttosto che una malattia specifica bene
individuabile.

13) Quando si riesce ad individuare la patologia, s’incontrano vari im-
pieghi dello zolfo e dell’anidride solforosa da esso derivata, razio-
nali ancor oggi, soprattutto per curare svariate affezioni cutanee.

14) Le formulazioni farmaceutiche contenenti zolfo sono prevalen-
temente per uso esterno soprattutto dermatologico-antiparassi-
tario, quindi oftalmico, otologico, odontoiatrico.

15) In altri casi l’applicazione topica esterna ha finalita analgesi-
che per dolori localizzati in vari organi (aurium dolor, dentium
dolor, ventris dolor, ecc.).

16) Mentre i componenti attivi o gli eccipienti di molte formulazio-
ni farmaceutiche non hanno oggi nessun riscontro scientifico,
lo zolfo, pur non essendo di solito nominato come primo com-
ponente della formulazione, & quasi sempre principio attivo de-
terminante per ’'ampio spettro di attivita farmacologica e viene
utilizzato sempre razionalmente e con validita attuale. Come &
noto lo zolfo possiede attivita cheratolitica, disinfettante, anti-
micotica e parassiticida che sono alla base dell’azione terapeu-
tica in varie patologie cutanee associate o no ad infezioni®.

17) Medicina e tecnica farmaceutica raggiungono buona imposta-
zione scientifica e notevole ricchezza lessicale soprattutto tra il
IV-V sec. d. C. secondo le testimonianze soprattutto di Marcel-
lo Empirico e Teodoro Prisciano.

3. Laspetto farmacologico dello zolfo (e della anidride solfo-
rosa da esso derivata bruciando lo zolfo) era soprattutto quello di
disinfettante usato non solo su persone ed animali*, ma anche per

® Lo zolfo da solo fino a concentrazione del 20% o in combinazione con altre
soslanze viene ampiamente usato solto forma di lozioni, shampoo, creme, sapf)ni
o unguenti nel trattamento di acne forfora, seborrea, scabbia, infezioni fungine
Slupcrﬁciali e nella sepsi cutanea (Medicamenta 19967, vol. VI, pp. 1451-

436.)

*“ Durante la festa dei Parilia del 21 Aprile i pastori purificavano gli ovili con zolfo
(Ov. Fast. 4, 739 Caerulei fiant puro de sulphure Sfumi). Cfr. Verg. georg. 3, 449
in una formulazione di tecnica farmaceutica della quale mi sono parhcolannem(?
occupata (Maggiulli 1983, p. 5). Si affumicavano con zolfo anche le stanze dei
volatili (Colum. 8, 5, 11).



168 Gigliola Maggiulli

purificare cose! e case, una purificazione con doppia valenza, di di-
sinfezione/disinfestazione e apotropaica di tipo religioso talvolta non
scevra da rituali magici. Se aspergere la casa di acqua vuol dire
lavarla, affumicarla con vapori di zolfo combusto vuol dire disinfet-
tarla rinnovandola anche per nuovo odore; purificare casa e cose con
acqua e fumi di zolfo ha la funzione di cacciare via qualsiasi impu-
ritd causata da fattori negativi, da persone, azioni o elementi indesi-
derati. In Omero, Odisseo utilizza questa tecnica per eliminare dalla
reggia la contaminazione del sangue dei Proci (Od. 22, 481; 493;
23, 50) ed ancora in Omero (/l. 16, 228) troviamo testimonianza di
oggetti destinati a scopi religiosi nettati con lo zolfo*. Esso diventa
antagonista persino degli spiriti del regno d’oltretomba (lustratio)®.

Nella civilta latina soprattutto i poeti hanno lasciato testimonian-
za su come le purificazioni con lo zolfo si associassero spesso ad un
rituale magico scandito dalle prescrizioni sacre del gesto ripetuto tre
volte e da cantilene (cantationes) di vecchie in fama di fattucchiere.

Tibullo ricorda a Delia di averla strappata da crudele morbo
con la lustratio dello zolfo purum, incontaminato* dopo che una vec-
chia aveva intonato magiche formule; Properzio narra come Cinzia
abbia disinfestato la casa dalla presenza e dagli umori di estranee
ed indesiderate amanti con aspersioni di acqua ed abbia mondato il
suo uomo cospargendogli, per ben tre volte, zolfo sul capo®; Ovidio
nell’ars amatoria® consiglia in caso di malattia ’aiuto di una vec-
chia che purifichi con zolfo e un uovo il letto e la stanza, mentre nei
remedia amoris*’ allude con reticenza a come ’'amore possa essere

' In Apuleio di Madaura troviamo I'uso dello zolfo per sbiancare il bucato (met.
9, 24; 25). 11 diossido di zolfo (un tempo chiamato anche anidride solforosa)
ottenibile mediante la combustione del metalloide (candido fumo sulpuris), & un
gas fortemente irritante sull’apparato respiratorio con notevoli proprieta riducenti,
sbiancanti e antimicrobiche. Da qui prende avvio la novella del giovane amante,
che rinchiuso nella viminea carea del bucato rischia di morire soffocato.

* Achille liba in preghiera a Zeus in una coppa che disinfetta con zolfo e monda
con acqua (Hom. /. 16, 228).

9 Iuv;I.sal. 2, 157-158 ...Cuperent lustrari, si qua darentur / sulpura cum
laedis...

# Tib. 1, 5', 11-12 ipseque te circum lustravi sulpure puro, | carmine cum magico
praecinuisset anus; ...

* Prop. 4, 8, 86 lerque meum tetigit sulpuris igne caput.

46 -
Ov. ars 2, 329-330 et veniat quae lustret anus lectumque locumque, / pracferat ct
tremula sulphur et ova manu.

47 Ov. rem. 260 nec fugiet vivo sulphure victus amor.



SULP(H)UR VIVUM, SULP(H)UR SACRUM, DALLA TERRA AL CIELO 169

vinto da incantesimi a base di zolfo; ancora zolfo e uovo in Apuleio
(met. 11, 16) sono alla base della purificazione di Lucio celebrata
dal sommo sacerdote. Anonimo del poemetto pseudo-virgiliano Ci-
ris (v. 369) narra gli intrugli magici di una vecchia, la nutrice, che
brucia con zolfo erbe aromatiche intrecciando per tre volte nove fili
di tre diversi colori. Affascinante & la descrizione ovidiana a pro-
posito del rito della maga Medea che purifica il vecchio Esone tre
volte con la fiamma, tre volte con I'acqua, tre volte con lo zolfo (met.
7, 261 terque senem flamma, ter aqua, ter sulphure lustrat). Dunque,
la maga o la vecchia -la vecchia come la nutrice di Odisseo-, il
tre e multiplo di tre, ’acqua e lo zolfo assurgono, nella letteratura
poetica, ad elementi necessari dei riti catartici ed apotropaici. Lo
zolfo elementare e lo zolfo bruciato, cioe I’anidride solforosa, sono
entrambi validi antimicrobici e antimicotici.

Anche Plinio, a chiusura del § 177 del libro XXXV, puntualiz-
za come lo zolfo habet et in religionibus locum, ad expiandas suffitu
domos e all’incipit della sfraghis al capitolo L accosta per asindeto
con allitterazione sillabica di voci isosillabiche fulmina/fulgura che
mette in relazione per ugual caratteristica cromatica e olfattiva con
sulpur/sulpureus voci ripetute enfaticamente nei due segmenti frastici
attigui: fulmina, fulgura quoque sulpuris odorem habent* ac lux ipsa
eorum sulpurea est.

Fulmini e lampi mostrano, dunque, un cromatismo solforino ed
emanano un odore di zolfo, osservazione quest'ultima gia segnalata
da Aristotele® e Plutarco®. Se Lucrezio® gid aveva spiegato poeti-
camente la natura del fulmine che, laddove colpisce ed incendia,
lascia tracce esalanti odore di zolfo, Seneca, filosofo con forti inte-
ressi scientifici, argomenta sulla natura di fulmen e fulgur al fine di
dimostrare che si tratta di ignis per il calore, per l'effetto incendia-
rio, per il fatto che tutti gli oggetti colpiti emanano odore di zolfo
(quaest. 2, 21, 2 Quid, quod omnibus fulguratis odor sulphuris est?)
e pit oltre (2, 53, 2) aggiunge Praeterea quocumque decidit. fuln.zer.z,
ibi odorem esse sulphuris certum est... . Nei testi poetici, infatti, il
fulmine per metonimia & detto sulpur.

———————

“ Oggi si sa che P'odore simile a quello dello zolfo bruciato che compare dopo il
fulmine & dovuto ad ozono e non ad anidride solforosa.

* Arist. Probl. 24, 19.

% Plut. quaest. cont. 4, 2, 3, p. 665 C. )

' Luer. 6, 219-221 Quod superest, quali natura praedita constent / _fulmma,
declarant ictus et inusta vaporis / signa notaeque gravis halantis sulpuris auras.



170 Gigliola Maggiulli

Lo spettro di utilizzazione di sulpur viene cosi a dilatarsi a pid
vaste dimensioni: sulpur, elemento protagonista di tanto suggestio-
nanti quanto inspiegabili fenomeni naturali terrestri, veniva ideal-
mente ricollegato a fulmen, detto appunto dai poeti sulpur sacrum,
ed ai suoi effetti devastanti, sicche la traiettoria basso/alto, terra/
cielo di sulpur vivum si rinnova e si conclude nella traiettoria alto/
basso, cielo/terra di sulpur sacrum.

1l sulpur sacrum di Persio®, I'aetherium sulphur di Lucano (7,
160) e il celeste sulpur di Stazio® (Theb. 11, 16-17), che ripropone
uno scenario analogo a quello gia descritto da Virgilio (den. 2, 698),
sono i fulmini scagliati da Giove sulla terra che mostrano cromati-
smi solforini ed esalano vapori di zolfo. Gia Omero ( Il 8, 135; 14,
475; 0d. 12, 417) ricollegava I'odore del fulmine di Zeus a quello
dell’anidride solforosa.

In Medea 825-826 la successione sulphure/fulgura potrebbe
non essere una semplice ricercatezza poetica di figure di suono data
da voci isosillabiche con doppia allitterazione di fonemi interni alla
parola (-ul-, -ur-), ma ’accostamento voluto di voci sinonimiche che
rientrano in un quadro di bagliori e di incendi (con ignes e flammae
reciprocamente in clausola), cromaticamente pid smorzato il dono
sotterraneo proveniente da Vulcano (tenui/sulphure) e pid acceso
quello di Fetonte (vivacis fulgura flammae).

Attraverso la traiettoria sulp()ur vivum / sulp(h)ur sacrum & fa-
cile individuare una relazione fra lo zolfo e il fulmine marcata anche
in greco dove ©tlov, la cui etimologia non coincide con quella di
©ebc™, viene tuttavia riportato a quest’ultimo termine: possiamo dire
di essere di fronte ad un procedimento paretimologico com’® eviden-

52 In Persio sulpur & il fulmine che Giove indignato scaglia dal cielo sulla terra
(2, 24-25 Ignovisse putas, quia, cum tonat, ocius ilex / sulpure discutitur sacro
quam tugue domusque?).

% In Stazio il sulpur & il fulmine che, scagliato da Giove sulla terra, colpisce
Capaneo, s’incendia, fuma ed esala vapon di zolfo (urit / arva et anhelantem
caelesti sulpure campum).

5 L:elimologia di ©ebg @ tuttora sub nota (cfr. Frisk 1954, p. 662), quella di ©ciov
viene ricondotta con buone ragioni fonologiche alla radice indoeuropea * dhus
(ci:r. Frisk 1954, p. 658). Tra le ipotesi, pitt o meno indimostrabili, relative alla
el.lmologia di ©ebg, sussiste anche quella che lo riconduce al lituano dves-in.
Si tratterebbe comunque in tal caso di una parentela antichissima ben diversa
dalle suggestioni paretimologiche secondo cui gli autori dei testi (Plutarco,
Eustazio) interpretano la correlazione fra Gciov e Sedc.



SULP(H)UR VIVUM, SULP(H}UR SACRUM, DALLA TERRA AL CIELO 171

te dai passi di Plutarco® e Eustazio®. Da qui potremmo assistere al
crearsi, o al ricrearsi, di un mito in nuce: ©€iov & I’elemento che, o per
potere divino, o perché appartenente al dio, tutto sterilizza e guarisce.

La traiettoria ideale e reale che unisce terra/cielo trova invero
radici gia nell'immaginario poetico di Virgilio che, con grandissi-
ma arte descrittiva, attenua la forte drammaticita del II libro dell’
“Eneide” con un prodigioso episodio (vv. 679-698) narrato in di-
scorso diretto da Enea: sul capo di Iulo si effonde un raggio di luce,
una lingua di fuoco (flamma) lambisce le chiome del fanciullo e ne
circonda la fronte. Anchise, che inconsapevolmente intuisce il mes-
saggio divino, oculos ad sidera laetus / extulit et caelo palmas cum
voce tetendit una prece a Giove. Segue un improvviso fragore, tuona
dalla parte sinistra; nel buio cade una stella che con la sua scia
traccia una viva luce e va a nascondersi nella foresta dell’lda come
ad indicare agli Enneadi la via da percorrere e che rende i luoghi
fumanti di zolfo.

La luce, la fiamma, la folgore, cid che parte dal cielo o nel
cielo accade contrasta drammaticamente con cid che & sulla terra. I
luoghi intorno fumano di un diffuso odore di zolfo (v. 698 ...et late
circum loca sulpure fumant). Sulla terra brucia una citta, scompaiono
miti e storia del passato, vecchie culture; nel cielo si segna la via
alla ricerca della “antiqua mater”, si apre una nuova storia di una
nuova cultura.

Elena Zaffagno nel presentare la nuova collana del DARFICLET cosl spiegava
la scelta del titolo: “La scelta del titolo FuturAntico & chiaramente evocativa:
si sono voluti avvicinare due momenti essenziali, da un lato il patrimonio
letterario antico... dall’altro la contemporaneita, anzi il futuro”. Largomento di
questo contributo & stato da me scelto proprio in quanto & facilmente possibile
trovare nella letteratura medica antica sostanze o materiali di origine mineral?
o vegetale la cui attivita farmacologia (S0voyug, potentia, vis) & ancor oggi
sfruttata. Nel caso particolare dello zolfo elementare possiamo affermare come
esso sia ancora ben presente —e lale continuerd ad essere— nella maggior
parte delle Farmacopee modeme ed utilizzato specialmente per uso esterno
(cfr. “Sulfur ad usum externum” in “European Pharmacopoeia” 4‘3‘ Edition
2002 e cfr., tra gli altri, due esempi traiti dalla “Farmacopea Ufficiale della
Republica Italiana™ XI Edizione 2002 “Unguento di zolfo ed acido salicilico”
ed “Unguento di zolfo e potassio carbonato”.

55 Plut. quaest. con. 4, 2, 3, p. 665 C.
* Eustath. 0d. 22, 481 p. 1935, 19.
5 Verg. Aen. 3, 96 Antiquam exquirite matrem.



172

Gigliola Maggiulli

Tabella 1

Celso

Scribonio
Largo

Plinio

Med.
Plin.

Marcello

Cassio
Felice

Ps.
Apuleio

Teodoro
Prisciano

Celio

Aureliano

Capitis_dolor

=

Capitis_Cantabries

*

Oculi_claritas

Dentium dolor

Aurium_dolor

Parotida

| Struma

| Faucis malum

.ichena oris

mpetigo

Vitihgo

Lentigo

Phthyriasis

Lepra

Macula in_corpore

Macula nigra

Papula

M.vomicus (epyemata)

*

Pruritus, Prurigo

Ferbunculus

Phyma

Scabies

Ulcera

Careinodis

Fistula

Noma

Labia crepantia

Pterygia digitorum
Scabritia_unguium

*

Purulenta_excreatio

Vulnus

Vitium _in_ano

Morbus _regius

Erysipelas

Furfur

| Pedunculus

'inea

l.endes

Suspirium, Asma

Pus

Fluxio (catarron)

Synanche

Tussis

Stomachi_dolor

Lumborum dolor

Ventris_dolor

Lateris dolor

LIRIRIRIE]

Caeci_dolor

T

Renium_dolor

Nervi dolor

| I<chias

Caleulus

Colica

Vomitus

Profluvium

|Lexipyretos

Contra_multipedae_morcus

Contra_phalangium

| Contra_scorpionum ictus,

“pilepsya

| Paralysis

‘lephantiasis

| Podagra

| Condyloma

nis_sacer

|_Boum_morhus

’aronychia

Vulva_exulcerata




SULP(H)UR VIVUM, SULP(H)UR SACRUM, DALLA TERRA AL CIELO 173

BIBLOGRAFIA

AAVV, Medicamenta, Milano 19967, vol. VI, pp. 1451-1456.

BAILEY K.C., The Elder Pliny’s Chapiters on Chemical Subyiects, London
1929-1932.

CALLEBAT L., Vitruve, De Uarchitecture livre VIII, texte établi, traduit et
commenté par L. Callebat, Paris 1973.

FRISK H., Griechisches etymologisches Warterbuch, Heidelberg 1954, p.
662.

MAGGIULLI Gigliola, Virgilio erborista, in “Maia” 35, 1983, p. 5.
MAGGIULLI Gigliola, Alcune ricette dell'Herbarius dello Ps. Apuleio. Va-

lidita fitoterapeutica e modernita nella formulazione tecnico farmaceuti-
ca, in La cura delle malattie. Itinerari storici: 3° Colloquio Europeo di
etnofarmacologia. 1° Conferenza internazionale di Antropologia e storia

della salute e delle malattie, Genova 1998, pp. 266-274.

MAGGIULLI Gigliola, ‘Dinamidia’ come genere letterario, in Les textes mé-
dicaux latins comme littérature, Actes du VI° colloque international sur
les textes médicaux latins par A. J. Pigeaud, Nantes 2000, pp. 141-
152.

MAGGIULLI Gigliola, I verbi delle preparazioni farmaceutiche nell’ Her-
barius dello ps. Apuleio in Testi medici latini antichi. Le parole della
medicina: lessico e storia, Bologna 2004.

MARCOVECCHIO E., Dizionario etimologico storico dei termini medici,
Firenze 1993, p. 832, s.v. sulphur.

MAZZINI L., Glossario di termini medici antichi, in C. Cornelio Celso. La
Chirurgia (Libri VII e VII del De medicina) a cura di LM., Macerata
1999, Appendice 1.

OPSOMER C., Index de la pharmacopée du I au Xe siécle, 2 voll., Hil-
desheim — Ziirich — New York 1989.






175

Esempi d’autore in una gramumatica tardolatina
di Mariarosaria Pugliarello

Accorgimento didattico comune a tutta la tradizione grammati-
cale & la presenza di esempi, cui gli insegnanti hanno sempre fatto
ricorso, ieri come oggi, per offrire un riscontro pratico alla descri-
zione dei meccanismi del linguaggio. Anche nei testi grammaticali
latini I'esemplificazione rappresenta un elemento nodale nella stra-
tegia dell'insegnamento'; in tali opere gli esempi, sulla scia della
tradizione greca, si ripartiscono fra due categorie: gli esempi lessica-
li, costituiti da lessemi isolati o sintagmi minimi, che appartengono
all’ambito della dictio (lexis), e le frasi, che appartengono all’ambi-
to dell’oratio (logos)®. Un’ulteriore suddivisione riguarda la natura
stessa degli esempi, che possono essere rappresentati da termini o
espressioni improntati all’ambiente scolastico o comunque alla vita
quotidiana degli allievi, oppure da passi d’autore. Questi ultimi sono
introdotti per illustrare sia dei singoli termini o delle forme parti-
colari, sia dei sintagmi piu estesi, che comportano la trascrizione di
uno o pid versi o di ampi passi. I modelli offerti dall'insegnante, in
tal caso, non fanno riferimento alla prassi linguistica degli allievi,
ma rimandano direttamente alla lingua scritta, letteraria; questo tipo
di esempio &, in un certo senso, interno al mondo scolastico: gli
auctores, la cui corretta lettura e interpretazione costituisce il fine
dell’insegnamento, ne sono al tempo stesso strumento determinante.

In teoria ciascun maestro di grammatica ha davanti a sé un’am-
pia gamma di esempi cui attingere, sia per quanto riguarda il primo
tipo, cio2 forme e frasi di uso comune, che in relazione al secon-
do, i passi d’autore®. Ma se per I'insegnamento orale non sappiamo
quanto spazio venisse lasciato all'inventiva e alla libera iniziativa
dell'insegnante, certo & che il carattere conservatore della tradizio-
ne scolastica latina ha portato ad una codificazione degli exempla,
che si trasmettono spesso da un testo all’altro segnando una sorta di
itinerario culturale. Si pud dire che in qualsiasi testo grammaticale
citazioni d'autore ed exempla ficta concorrono a far luce sui rappor-
i di derivazione e filiazione all'interno della tradizione scolastico-

! Holtz 1981, pp.109-121; Vainio 1999, pp.17-23; Vainio 2000, pp.30-48.
? Holtz 1981, pp.109 s.; cfr.Vainio 2000, pp.30 s.
* Holtz 1981, p.109; Vainio 2000, p.30.



176 Mararosaria Pugliarello

grammaticale, ma forniscono anche una testimonianza diretta sulle
finalita dell’opera, sull’autore e sui destinatari.

In tale prospettiva si colloca il presente contributo, che mira a
indagare modalita e funzioni delle citazioni di auctores nelle Regulae
pseudoagostiniane®. In questo testo, la cui attribuzione a S. Agostino
& oggi considerata inattendibile®, I’Autore propone un sintetico ma
completo corso di latino, articolato, come denuncia il titolo stesso,
secondo la caratterizzazione di quella categoria di testi grammaticali
definita da Vivien Law “regulae type”® . Come & noto, le opere di
regulae differiscono dai trattatti di ars grammatica’ per un approc-
cio pragmatico, focalizzato sugli aspetti formali della lingua e sulle
norme pratiche della flessione analogica, illustrate da lunghi elenchi
di esempi e paradigmi®.

* Loperetta & stata pubblicata da Keil nel V volume dei Grammatici Latini (Keil
1868, pp.496-524) ed & citata d'ora in poi con indicazione di volume, pagina e
riga.

% La maggior parte dei manoscritli presenta questa attribuzione; nei codici Vat. Pal.

1746 del sec. IX e Par. Lat.7520 dell’XI sec. si legge: Regula Augustini Episcopi

(mentre 'Ars grammatica & attribuita dagli stessi manoscritti a Sanctus Augusti-

nus); il codice Frisingensis 81 (Mon. Lat. 6281 del IX sec.), 'unico utilizzato dal

Keil, riporta invece come titolo: Regula Aureli Augustini; nel codice di Oxford

Bodl. Libr. Add. C 144, dell’XI sec., mancano invece titolo e attribuzione; cfr.

Law 1984, p.180; Pizzani 1985, pp.369-370; Rosellini 1998, p- 414 n4 e p.

427. Mentre Marrou (1958, pp. 571-576), come gia Keil (1868, p.492), era del-

Popinione che Ars breviata e Regulae fossero compendi autonomi dell’originario

De grammatica di S. Agostino, del quale potevano offrire solo un pallido riflesso,

I'indipendenza delle due operette e, anzi, la loro “irriducibilita... ad una matrice

comune” (Pizzani 1985, pp. 379 s.) sono ormai un dato acquisito; cfr. Law 1984,

pp-159-183, dove emergono elementi a favore dell’autenticita dell’Ars breviata.

Law 1987, pp.191-204; a questo tipo di testi afferiscono opere come i Catholica

Probi, il De nomine et verbo di Foca, la Institutio de nomine et pronomine et

verbo di Prisciano, le Regulae pseudopalemoniane, le Regulae pseudoagostiniane

e, in parte, I'Ars de nomine et verbo di Consenzio; cfr. De Nonno 19932, pp- 633-

640. All'origine di tali testi Barwick 1922, pp. 167-203, individuava le opere

De latinitate di Pansa e di Capro. Sulla relazione intercorrente fra le Regulae

attribuite ad Agostino e le Regulae pseudopalemoniane cfr. Law 1984, p. 163 e,

pid diffusamente, Rosellini 1998, pp.414-444.

I cosiddetto Schulgrammatik type (Barwick 1922, pp.15 s.; 71-74; 89 s.).

Law 1987, p.192; cfr. anche Rosellini 2001, pp- LI s.; su Consenzio si veda

Buffa Giolito 2003, pp.47-78. Sull’articolazione in regulae del trattato attribuito

a S. Agostino rinvio al mio contributo Teoria grammaticale e prassi didattica

nelle. Regulae pseudoagostiniane, presentato al VI Convegno dell’Associazione di

Studi Tardoantichi, Napoli-S.Maria Capua Vetere 29 settembre-2 ottobre 2003 e

in corso di stampa negli Atti del Convegno.

@

-]



Esempi d'autore in una grammatica tardolatina 177

In questo manuale le citazioni d’autore occupano, tenendo con-
to della esiguita del testo, ampio spazio, in misura maggiore rispetto
alle artes e anche rispetto ad altre opere di regulae; varie sono, inol-
tre, le modalita di presentazione dei passi cosi come la funzione che
sono chiamati ad assolvere, mentre abbastanza ampio & il ventaglio
degli auctores proposti, sicché un’indagine su questo aspetto pud far
luce, oltre che sull’operetta stessa, su alcuni procedimenti dell’edu-
cazione linguistico-letteraria nella tarda antichita.

In 29 pagine circa di testo, nel V volume dell’edizione dei
Grammatici Latini curata dal Keil (pp.496,14-524,36), si incon-
trano in tutto 86 fra citazioni e riferimenti ad auctores. Gli au-
tori sono, in ordine di frequenza, Virgilio con 61 presenze (44
dell’Eneide, 10 delle Georgiche, 6 delle Bucoliche e un rin-
vio generico)®, Cicerone con 10'°, Terenzio con 6", Sallustio con

® Verg. Aden. 1,48: GL V 521,9-10; Aen.1,95: GL V 508,2 e 523,8; Aen.1,212: GL
V 501,17; Aen.1,486: GL V 507,38; Aen.1,658: GL V 519,24-25; Aen. 2, 4: GL
V 519,19; Aen.2, 49: GL V 521,7; Aen. 2, 282: GL V 519,21-23; Aen. 2,435:
GL V 521,13-14; Aen. 2,561: GL V 500,27 e 519,16; Aen. 3,73: GL V 500,26;
Aen. 3,88: GL V 523,36; Aen. 3,144: GL V 500,26; Aen. 3,399: GL V 518,9;
Aen. 3,539: GL V 502,10; Aen. 3,715: GL V 518,11; Aen. 4,19: GL V 509,12;
Aen. 4,62: GL V 521,24; Aen. 4,177: GL V 522,38; Aen. 4,205: GL V 519,13;
Aen. 4,520-521: GL V 503,39-40; Aen. 5426: GL V 508,21; Aen. 5,588: GL V
519,15; Aen. 5,807: GL V 523,3-4; Aen. 5855: GL V 508,27; Aen. 6,203: GL V
523,13; Aen. 6,219: GL V 521,16; Aen. 6,542: GL V 518,7; Aen. 6,581: GLV
523,5; Aen. 6,743: GL V 519,34; Aen. 6,795: GL V 523,11-12; Aen. 7,162-165:
GL V 521,19-22; Aen. 7,188: GL V 500,16-17; Aen. 8,343: GL V 500,36-37;
Aen. 8,366: GL V 523,14-15; Aen. 9,513-514: GL V 523,16-17; Aen. 9,580: GL
V 500,28; Aen. 9,699: GL V 523,7; Aen. 9,822: GL V 508,16; Aen. 12,159: GL
V 504,2; Aden. 12,329-330: GL V 521,26-27; Aen. 12,802: GL V 500,28; buc.
1,14-15: GL V 524,13-14; buc.1,26: GL V 521,6; buc. 3,83: GL V 506,15; buc.
5,5: GL V 523,10; buc. 8,41: GL V 519,17; buc. 9,39: GL V 518,8; geo. 1,210:
GL V 506,26; geo. 1,460: GL V 521,115 geo. 2,12: GL V 500,3; geo. 2,79: GL
V 519,35; geo. 3,75: GL V 522,38; geo. 3,156: GL V 517,18; geo. 3,166: GL V
500,27; geo. 3,167: GL V 519,35; geo. 3,230: GL V 500,25; geo. 3,499: GL V
519,12; vina: GL V 498,36 e 506,25 (cfr. ad es. buc. 5,71; geo.1,341; 2,97 etc.).
10 Cic. Catil. 1,7,16: GL V 523,29-30; nat. deor. 3,32,81: GL V 517,30; orat.
47,157: GL V 517,5; Pis. 9,20: GL V 517,29; Verr. act. sec. 5,1,3: GL'V 523,33;
vina: GL V 498,36 e 506,25 (cfr. Lael. 19,67; Tusc. 5,5,13; Verr. act. sec.1,36,91
etc.); morturiunt: GL V 516,17 (116,51 Garbarino); humaniter: GL V 517,8 (cfr.
de orat. 2,46; Ar.1,2,1: A1t.1,20,1 etc.); beluus: GL V 520,28 (116,52 Garba-
rino). .
n Ter.)Andr. 61: GL V 517,17; Andr. 69: GL V 519,33; Andr. 74: GL V 517.9; Andr.
211: GL V 509,31; Andr. 426: GL V 509,35; eun. 315: GL V 497,41; nell’edizio-



178 Mariarosaria Pugliarello

42 Giovenale con 23, mentre Varrone, Orazio e Lucano sono ricor-
dati da una sola citazione per ciascuno di essi.

Nella selezione dei nomi sono compresi gli scrittori della qua-
driga Messii®, fra i quali spicca Virgilio, con una posizione privi-
legiata, che non & certo una novita nella scuola romana, a partire
dalla riforma dei programmi attuata da Cecilio Epirota's. E anche
significativa 'utilizzazione di autori meno frequenti nel curriculum
scolastico, come Orazio, Giovenale e Lucano, oltre a Varrone, fonte
e termine di confronto ricorrente nelle opere sulla lingua latina. La
presenza di alcuni auctores pud essere indizio di dipendenza da una
o pill tradizioni grammaticali, ma pud anche indicare una selezione
di testi operata dal nostro Autore-maestro per particolari motivi e
segnalare la risposta a determinate esigenze didattiche.

Preliminare a tali considerazioni & uno sguardo d’insieme sul-
le modalita di introduzione dei passi d’autore e sulla loro funzio-
ne allinterno del manuale. Un dato costante & rappresentato dal
nome dell’autore, introdotto da formule stereotipe consuete nei testi
grammaticali, come quod ait, sic ait, legitur in, inde dixit, ut dixit.
Lindicazione & omessa dove si incontra una successione di luoghi
risalenti allo stesso scrittore, come nel caso degli esempi virgiliani
che illustrano I’ablativo in -i degli aggettivi appartenenti alla III de-
clinazione (GL V 500,25-28) e le differenti formazioni degli avver-
bi (GL V 519,13-25), oppure a proposito della recuperata citazione
dall’Andria terenziana', che segue un precedente passo tratto dalla

ne di Keil sono attribuiti a Terenzio 5 loci, ma ritengo che si possa recuperare
come terenziano anche il proverbiale ne quid nimis (Tosi 1991, pp.785 s.), che
si legge nel capitolo sugli avverbi: a nimio nimis ut “ne quid nimis” (Andr. 61:
GL V 517,17); l'assenza dell’indicazione dell’autore si spiega tenendo presente
che Fexemplum che precede appartiene alla stessa scena dell'Andria (Andr.74:
GL V 517,9).

12 Sall. hist. frg. 11 54 M.: GL V 496,20 e 501,31; Jug.1,1: GL V 519,11.; e ancora
Catil.5,1: GL V 500,29; quest’ultima citazione & riconoscibile, a mio avviso,
nell’exemplum, privo di attribuzione: nobili genere natus.

B Tuv. 5,8: GL V 497,26; 6,471: GL V 497,22-24.

Varro frg. 218 Fun.: GL V 517,31 (cfr. Gell. 10,1,6) ); Hor. ars 56: GL V 512,17;

Lucan. 1,602: GL V 524,33.

Lespressione risale a Cassiodoro (inst.div. lit2.15,7 p-45 Mynors); Della Casa

1977, pp.18 s.; Gianotti 19932, p.448.

Suet. gramm.16 .

Cfr._n.ll; anche per Sall. Catil. 5,1 (nobili genere natus: GL V 500,29) manca I'indi-

cazione dell’autore, ma il passo doveva essere talmente noto da renderla superflua.



Esempi d'autore in una grammatica tardolatina 179

stessa commedia (GL V 517,9-17); talvolta illud precede un ver-
so o un’espressione che dovevano essere noti agli allievi, renden-
do superflua ogni segnalazione'®. Solo nel capitolo De coniunctione,
esemplificato esclusivamente da passi virgiliani, & sempre omesso il
riferimento all’autore, che talvolta & assente anche nel capitolo De
praepositione, a conferma dell’ipotesi di una commistione di fonti. Il
grammatico non ritiene invece necessario fornire il titolo dell’opera,

che appare esplicitato solo in due casi:
GL V 517,31: Hoc Varro distinxit in libris numerorum (Varro fr. 218 Fun.);

GL V 523,32-34: ut illud in Verrinis: “quod ille in capite ab hostium
duce acceperat” (Cic. Verr. act. sec. 1 3691), dove & omesso il nome
dell’autore;

per la citazione ciceroniana che immediatamente precede — Sic enim
ait de sica, “ut eam putes in consulis corpore defigere” (Cic. Ca-
til.1,7,16: GL V 523,29-30) — mancano sia I'indicazione dell’oratore
che il titolo dell’opera, ma la presenza del nome proprio Catilina
nel commento & evidentemente ritenuta un segnale sufficiente: Quo
voluit Catilina telum dirigere? (GL V 523,27-28).
Le citazioni e i rimandi agli auctores sono in tutto 86, ma la

loro frequenza nel testo non & uniforme. Prendendo come punto di
riferimento la suddivisione del trattato in otto sezioni, corrispondenti
alle otto parti del discorso, notiamo la seguente distribuzione:

De nomine (GL V 496,14-507,5): 25 fra citazioni e riferimenti

(Virgilio:17; Cicerone: 2; Sallustio: 3; Giovenale: 2; Terenzio: 1);

De pronomine (GL V 507,6-509,27): 6 citazioni di Virgilio;

De verbo (GL V 509,28-516,19): 4 citazioni (Terenzio: 2; Cicerone: 1;

Orazio:1);

De adverbio (GL V 516,20-519,38): 25 citazioni (Virgilio: 16; Cicerone:

4; Terenzio: 3; Sallustio: 1; Varrone: 1);

De participio (GL V 520,1-30): 1 citazione di Cicerone;

De coniunctione (GL V 520,31-521,34): 9 citazioni di Virgilio;

De praepositione (GL V 521,35-524,7): 14 citazioni (Virgilio: 12;

Cicerone: 2);

De interiectione (GL V 524,8-16): 1 citazione di Virgilio;

addendum sui nomina numerorum (GLV 524,17-36): 1 citazione di Lucano.

Considerando la distribuzione delle citazioni nelle varie sezio-
ni, risulta abbastanza ovvio che nei capitoli De praepositione e De

8 GL V 523,33: et illud in Verrinis; GL V' 524,12: ut est illud.



180 Mariarosaria Pugliarello

coniunctione I’Autore ricorra frequentemente a passi letterari per il-
lustrare gli aspetti sintagmatici dell’enunciato, pilt singolare appare
Pampia utilizzazione di loci, anche estesi, nelle sezioni De nomine e
De adverbio; in questi capitoli la cospicua presenza di auctores & in
stretta connessione con la prevalente funzione lessicale del materia-
le esemplificativo®®. Cid & particolarmente evidente nella sezione De
nomine, dove i 25 riferimenti a passi d’autore hanno la funzione di
proporre lessemi rappresentativi di alcuni tipi di terminazioni del no-
minativo singolare, altre forme desinenziali o particolarita flessionali.

Presento alcuni casi, a titolo di esempio:

GL V 497,21-26: fra i nomi comuni terminanti in —o di genere femminile
PAutore ricorda siligo, che esemplifica con un passo di Giovenale di
ben tre versi (6,471-473): Sed qui conductis inducitur atque fovetur /
tot medicaminibus coctaeque siliginis offas / accipit et madidae, facies
dicetur an ulcus?; per crepido ricorre a un altro verso di Giovenale
(5,8): Nulla crepido vacat, nusquam pons el legelis pars;

GL V 497,41: i nomi di genus commune terminanti in —il sono illustrati
da un verso dell’Eunuchus terenziano: pugilem esse aiunt (eun.315);
GL V 500,36: ai nomi neutri in —al corrisponde la citazione: et gelida
monstrat sub rupe Lupercal (Verg. Aen. 8,343);

GL V 500,2-3: per siler, genus virgulti il grammatico ricorre a Verg. geo.
2,12: ut molle siler;

GL V 500,16-17: per ancile ancilia, quod est genus scuti & citato il
passo virgiliano: laevaque ancile gerebat (Aen.8,188);

GL V 501,16-17: fra i nomi neutri in —u compare veru verua, quae suni
virgae ferreae laniorum, de quibus Virgilius: veribusque trementia figunt
(Verg. Aen.1,212);

GL V 520,21-28: la terminazione dell’ablativo singolare in —i degli
aggettivi apparenenti alla III declinazione & illustrata da vari loci
virgiliani: instrato saxa cubili (geo.3,230); sacra mari colitur (Aen.3,73);
hortatur pater ire mari (Aen. 3,144); tenui de vimine (geo.3,166); crudeli

vulnere (Aen. 2,561); laetali vulnere (Aen.9,580); dulci ex ore recuset
(Aen.12,802).

Anche nella sezione De adverbio il grammatico ricorre a citazioni
in funzione lessicale, ma la presenza di espressioni di senso compiuto
in questo caso si rende essenziale sia a proposito degli avverbi di luo-
go che di altre valutazioni semantiche relative alle forme avverbiali:

1 De Nonno 19932, p. 630.



Esempi d'autore in una grammatica tardolatina 181

GL V 518,6-11: Haec quattuor modis figurantur, per locum, ad locum,
in loco, e loco: per locum, ut “hac iter Elisium nobis” (Verg. Aen. 6,542),
ad locum, ut “huc ades o Galatea”(Verg. buc. 9,39); in loco ut “hic et
Naricii posuerunt moenia loci” (Verg.Aen. 3,399), ¢ loco, ut “hinc me
digressum, vestris deus appulit oris” (Verg. Aen. 3,715) *.

Per questo slesso motivo ampi passi d’autore ben si prestano
alla esemplificazione nei capitoli De coniunctione e De praepositione.
Per illustrare i molteplici valori di et o di aut 'anonimo grammatico
utilizza varie ed eslese citazioni virgiliane?!, mentre nella sezione
De praepositione, dove il sintagma preposizione + nome & d’obbligo,
preferisce ampliare I'estensione dei passi, per renderne il significato
pitt comprensibile agli allievi:

GL V 523,2-5: Item motus de loco in locum, volvo vel evolvo: “reperire
viam qua evolvere possit in mare se Xanthus”(Verg. Aen. 5,807), evolvere
se ab alveo in mare; in ipso autem loco volvi ablativum tenet, ut “fundo
volvuntur in imo”(Verg. Aen. 6,581)%.

Da quest’ultimo esempio emerge la particolare attitudine didat-
tica dell’Autore, che utilizza le citazioni per illustrare Iattuazione
della regula nella prassi linguistica, accompagnandole ad un com-
mento chiarificatore. Il passo letterario, introdotto a scopo esem-
plificativo, offre lo spunto per ulteriori interpretazioni e talvolta il
grammatico fornisce anche un sintetico ragguaglio, contestualizzando
sommariamente il passo citato™:

CL V 497,40-41: unde et Terentius de virgine “pugilem esse aiunt”(Ter.
eun. 315);

GL V 504,1-2: Similiter declinabis auctorem, hic et haec auctor, ut ait
Iuno: “auctor ego audendi”, hi et hae auctores (Verg. Aen.12,159);

GL V 508,15: Inde Virgilius, cum de socia Camillae diceret ait “quicum
partiri curas”, id est cum qua partiri curas (Verg. Aen. 11,822)*;

2 Cfr. a GL V 519,14-25 per i valori di u.

' GL V 521,3-27.

Cfr. anche le citazioni relative a sub, praepositio utriusque (casus), GL 'Y 523,6-11.
De Nonno 19932, p. 630. .
1l passo & citato anche nelle Regulae pseudopalemoniane (11 5,17-19 Rosellini =
GL V 511,30-31), ma la spiegazione & meno precisa (cum de femina loqueretur;
cfr. Rosellini 1998, pp.4+10-441); & anche ricordato da Arus. 481,4 pellfx Casa
= GL VI 504,27-29 e da Prisc. GL I 9,9-11, sempre a proposito di quicum =
cum qua; cfr. Barabino - Nazzaro- Scivoletto 1995, p.921.

N

8 R

"
-



182 Mariarosaria Pugliarello

GL V 516,17-18: ut dictum est a Cicerone de philosophis, morturiunt,
mori desiderant™ ;

GL V 517,29-30: Inde Cicero de Mario sic ait “sextum consul”, id est
qui sex consulatus meruit (Cic. Pis. 9,20);

GL V 523,6-7 : de hasta Virgilius sic ait, “sub altum pectus abit” sub
illam rem (Verg. Aen. 9,699);

GL V 523,27-30: Quo voluit Catilina telum dirigere? In consulis corpus.
Ubi voluit defigi? In consulis corpore. Sic enim ait de sica “ut eam putes
in consulis corpore defigere”(Cic. Catil.1,7,16).

In altri casi la precisazione sul valore semantico di un termine
concorre all’interpretazione del passo:

GL V 500,2-3: sic declinabis et siler, genus virgulti, quod ait Virgilius,
“ut molle siler”(Verg. geo. 2,12);

GL V 500,16: ancile ancilia, quod est genus scuti, de quo Virgilius
“laevaque ancilia gerebat” (Verg. Aen. 7,188);

GL V 500,36-37: Lupercal Lupercalia, quae sunt sacra illius geni qui
Pan vocatur, unde et Virgilius de ipso loco “et gelida monstrat sub rupe
Lupercal” (Verg. Aen. 8,343);

GL V 501,17: veru verua, quae sunt virgae ferreae laniorum, de quibus
Virgilius: “veribusque trementia figunt” (Verg. Aen. 1,212).

Le citazioni dovrebbero dunque mostrare I'attuazione letteraria
dei meccanismi del linguaggio, ma ’esempio che esse offrono non
ha sempre lo stesso valore per I'allievo, dal momento che la lingua
degli auctores pud rivelarsi secundum regulam o contra regulam.

Riporto alcuni casi di auctoritas contra regulam:

GL V 498,36 : vina enim poetae dixerunt et Cicero rarius (=GL V
506,25)%;

GL V 502,9-10: Ad hanc formulam declinantur sospes locuples hospes,
licet hospitam dixerit Virgilius “hospita tellus” (Verg. Aen.3,539);

% Linventiva ciceroniana nel coniare neologismi verbali di tipo desiderativo @
ricordata da Quint. inst. 8,3,32: Nec a verbis modo, sed a nominibus quoque
derivata sunt quaedam, ul a Cicerone “sullaturit™; e ancora inst.8,6,32: Vix
illa ...nobis permittimus, qualia sunt “sullaturit™ et “proscripturit”, olire che
testimoniata da Cicerone stesso, Att. 9,10,6: ita sullaturit animus eius et
proscripturit diu.

* Numerose sono le occorrenze ciceroniane e virgiliane per vina; ad es. Cic. Lael.
19,67; Tusc. 5,5,13; Verr. act. sec.1,36,91; Verg. Aen. 1,195; 1,724; 4,455; buc.
5,71; geo. 1,341; 2,97 e altre ancora.



Esempi d'autore in una grammatica tardolatina 183

GL V 506,26: hordeum, poetica licentia dedit plurali “serite hordea
campis”(Verg. geo. 1,210)%;

GL V 508,26-30: Haec quidem distincta sunt, sed iterum auctoritate
confusa sunt. Nam cum ait Virgilius “super utraque quassat
tempora”(Verg. Aen.5,855), confudit: dicere enim debuit “super utrumque
tempus”. Loquebatur enim de duobus temporibus tantum, cum utrumque
tempus sufficiebat, ut diceret “super utrumque quassat tempus”;

GL V 512,17: invideo invides, quamquam Horatius poeta invideor dixit,
sed nova usurpatione (Hor. ars 56);

GL V 517,7-9: Sane contra has regulas auctoritas ausa est et in paucis
praesumpsit, ut diceret Cicero humaniter®, cum humane dicere debuit et
Terentius “vitam parce ac duriter agebat” pro dure (Ter. Andr.74).

Cosi I’Autore-maestro guida il lettore-allievo alla corretta inter-
pretazione degli esempi; spesso auctoritas coincide con antiquitas,
giacché alcuni auctores, che testimoniano forme particolari, sono
qualificati come veteres®. La dimensione diacronica del linguaggio
costituisce dunque strumento di interpretazione e valutazione dei fat-
ti linguistici, ma l'allievo deve anche sapere che pud essere la poe-
tica licentia (GL V 506,26) ad autorizzare una nova usurpatio, il cui
ambito & tuttavia ristretto: Sed tamen ipsi auctores modestius et cum
quodam pudore contra regulam pauca praesumpserunt...sic et alia
tamen pauca, non licenter, sed verecunde usurpata (GL V 517,9-13).

1l maestro si serve dunque delle citazioni come di uno stru-
mento efficace per la formazione linguistica degli allievi, sia che
esse confermino la prescrizione normativa, sia che la disattendano;
in entrambi i casi, Pauctoritas si innesta sulla norma grammaticale,
nel primo perché ad essa conforme, nel secondo perché solo agli
auctores & lecito uno scarto dalla regula. Ma P'auctoritas rappresenta
anche un rinvio all’esperienza scolastica degli allievi, agli esercizi
di lettura e interpretazione dei testi%, cosicché lefficacia didattica

7 Questo verso, per il plurale inconsueto hordea, & ricordato da Pomp. GL V

177,33 e Ps. Asper GL VIII 47,27; cfr. Barabino — Nazzaro — Scivoletto 1994,
. 130.

B Ea forma humaniter & utilizzata da Cicerone, ad es. in de orat. 2,46; Att.1,2,1;
A12.1,20,1; cfr. Thes.l.L. VI 3097,29-74.

® Cfr. GL V 519,5: Sed haec veteres indifferenter posuerunt, ul humaniter duriter,
dove veteres qualifica Terenzio e Cicerone, precedentemente ricordali per queste
preferenze (GL V 517,8-9).

® Law 1990, pp.198-199; cfr. Kaster 1980, pp-216-241.



184 Mariarosaria Pugliarello

delle citazioni non & limitata alla ratio loquendi, ma si estende an-
che all’altro versante dell’insegnamento, ’enarratio auctorum®. Le
considerazioni a corollario delle citazioni, i numerosi accenni al con-
testo dei passi d’autore richiamano quelli che dovevano essere gli
argomenti delle lezioni di commento ai testi.

Il rinvio all’oraziano invideor dell’Ars poetica (GL V 512,17: ars
56) trova riscontro nell’osservazione di Ps. Acrone, oltre che in un
richiamo di Prisciano all’auctoritas oraziana®, e numerose osserva-
zioni a Virgilio rimandano ad analoghe considerazioni di Servio®.

Tornando alla selezione degli autori, il nucleo pid cospicuo &
costituito dagli scrittori della cosiddetta quadriga di Arusiano Mes-
sio e riflette il curriculum scolastico tradizionale della scuola d’eta
imperiale®. Le opere di Virgilio hanno sempre rappresentato il libro
di testo per eccellenza e 'ampia presenza nei testi grammaticali ne
testimonia ’esemplarita®; anche Terenzio ha sempre goduto di una
costante benché minore attenzione nel mondo della scuola®. Sap-
piamo che le opere poetiche facevano parte del programma d’inse-
gnamento del grammaticus, mentre i prosatori erano riservati alla
scuola del retore, ma fra i due livelli scolastici non c’era soluzione
di continuita e anche i prosatori potevano essere proposti dal gram-
matico come oggetto di studio *. Fra questi, Cicerone costituiva un

31 Quint. inst. 1,4,2: Haec igitur professio, cum brevissime in duas partis dividatur,
recte loquendi scientiam et poetarum enarrationem, plus habet recessum quam
Jronte promittit; e ancora inst. 1,9,1: Et finitae quidem sunt partes duae, quas
haec professio pollicetur, id est ratio loquendi et enarratio auctorum, quarum
illam methodicen, hanc historicen vocant.

% Ps. Acr. Hor.ars 56: mire, dum de fingendis verbis loquitur, secundum Graecos
ipse finxit “invideor”; Prisc. GL 11I 271,19 s.: invideo, cuius tamen passivum
Horatius in arte poetica auctoritate usus protulit.

¥ Riporto alcune coincidenze: Serv. Verg. Aen. 3,539: “Terra hospita”: usurpative
hospita dixit; quae enim in ‘es’ exeunt communia esse possunt; nam femininum
in ‘a’ non mittunt, cfr. GL V 502,10: ad hanc formulam declinantur sospes lo-
cuples hospes, licet hospitam dixerit Virgilius “hospita tellus”; Serv. Verg. buc.
1,15: “silice in nuda” ad hoc pertinet praemissa dolentis interiectio, cfr. GL V
523,15 : sequitur mox interiectio per litteram a “a silice in nuda conixa reliquit™;
Serv. Verg. geo. 1,210: “serite hordea campis”...hordea usurpative ait, cfr. GL V
506,26: hordeum, poetica licentia dedit plurali ut “serite hordea campis”’.

¥ Gianotti 19932, pp.447 s.

% Bonner1977, pp.213 s.; Lomanto 1985, pp.788-790; Holtz 1981, p.117.

% Bonner 1977, p.216; Gianotti 19932, pp.446-448

37 Cfr.Marrou 1971, p.368; Gianotti 19932, p-447; si veda anche Quint. inst. 1,2,4
e Suet. gramm.4,6-7



Esempi d'autore in una grammatica tardolatina 185

punto di riferimento essenziale nel livello piu avanzato di istruzione
scolastica, la scuola del retore, ma la lettura delle sue opere, spe-
cialmente delle orazioni, doveva far parte anche dell’insegnamento
del grammaticus®; in particolare le Verrine e le Catilinarie godevano
presso i grammatici di notevole considerazione®, confermata dalle
nostre Regulae. Una presenza minore, ma comunque istituzionalizza-
ta dalla tradizione grammaticale, & poi quella di Sallustio, historiae
maior auctor secondo Quintiliano®, che soppiantera gli altri storici
nei programmi scolastici!!, ricordato qui da quattro citazioni. Lin-
serimento nel curriculum didattico di autori pid recenti, come Gio-
venale ¢ Lucano, viene piuttosto considerato una acquisizione della
tarda latinita*% ma non mancano prove dell’utilizzazione di tali auto-
ri in eta anteriore, proprio nell’ambito della trattatistica delle opere
De Latinitate, di Pansa e Capro, nel cui solco si indirizza il genere
delle Regulae®. A Flavio Capro, in particolare, risalirebbe «l'inte-
resse storico-linguistico per la documentazione dell'uso, multiforme
e cronologicamente variato, degli auctores»*. In questa prospettiva
si muove il nostro Autore, che, per illustrare i vari aspetti del lin-
guaggio, raccoglie una ampia gamma di passi, desumendoli dalle
fonti grammaticali, da letture di autori per la scuola e, presumibil-
mente, da letture personali. Alcuni dei passi citati sono patrimonio
della tradizione grammaticale, che su di essi si sofferma frequen-
temente, ma altri sono utilizzati solo in questo trattato, contribuen-
do a caratterizzarne il taglio didattico, proiettato sulla relazione fra
regula e auctoritas. La selezione degli auctores denota I'ampiezza
del patrimonio linguistico e letterario istituzionalizzato, riconoscendo
valore paradigmatico ad alcuni scrittori, garanti della latinita, ma
sopra Pauctoritas sono poste le regulae, che inquadrano la comples-
sita dei fatti linguistici in categorie grammaticali definite, funzionali
didatticamente. Di conseguenza la relazione fra regula e auctoritas
non & caratterizzata da conformita e parallelismo, ma appare proble-

3 De Paolis 2000, pp.37-39.

¥ De Paolis 2000, pp.63 s.

% Quint. inst. 2,5,19, che tuttavia sconsigliava Sallustio ai principianti del curri-
culum retorico.

# Marrou 1971, p.368.

4 Kaster 1978, pp.181-209. i

© Barwick 1922, pp.167-203; De Nouno 1993%, pp.633 s. 3 De Paolis 2000, pp.
53 s. e 47

# De Nonno 19932, p.638.



186 Mariarosaria Pugliarello

matica, nella misura in cui I'auctoritas pud sottrarsi alla norma. Il
maestro, volendo porre gli allievi a contatto con la ricchezza dei te-
sti letterari, intende fornire loro anche gli strumenti per una lettura
critica, dal momento che usus Latinus e usus auctorum non sempre
convergono®,

Volendo concludere questa breve rassegna, si pud dire che gli
esempi d’autore rappresentano in primo luogo un modello didattico
per proporre la prassi letteraria della lingua, che, pur trattandosi di
auctores, non & comunque esente da quelle ambiguitd e contraddi-
zioni che caratterizzano la pratica del linguaggio rispetto all’assoluti-
smo normativo della formalizzazione teorica. Ma 1’abbondanza di loci
e la varietd degli autori sono spia anche di un altro ruolo attribuito
dall’anonimo grammatico, pitt 0 meno consapevolmente, alle citazio-
ni, che ponevano Dallievo di fronte a quegli stessi testi studiati nel-
le lezioni dedicate alla enarratio auctorum. In questa prospettiva i
passi d’autore si rivelano come un elemento di raccordo fra lezione
teorica e lezione di commento: nelle intenzioni dell’Autore-maestro
il manuale doveva costituire un corso teorico parallelo e comple-
mentare alle lezioni dedicate alla lettura e al commento dei testi. La
ricca presenza degli auctores, specchio delle tendenze proprie degli
scritti De Latinitate, e delle Regulae ad essi risalenti, non poteva
non riflettersi nella attivita esegetica del maestro, contribuendo ad
orientarne le scelte letterarie e le strategie didattiche.

* Si veda a GL V 512,38: nisi auctoritate praesumpta, nam ars hoc prohibet.



Esempi d'autore in una grammatica tardolatina 187

BIBLIOGRAFIA

BARABINO I0OSEPHA — NAZZARO A.V. — SCIVOLETTO A., Interpreta-
tiones Vergilianae minores, 11 1, Genova 1994; 11 2, Genova 1995.

BARWICK K., Remmius Palaemon und die romische Ars grammatica,
Leipzig 1922.

BONNER S.F., Education in Ancient Rome, London 1977.

BUFFA GIOLITO Maria Franca, L'ars grammatica del sophista Consenzio,
in «FuturAntico» 1,2003, pp.47-78.

DELLA CASA Adrana, Arusianus Messius, intr.,testo cril., trad.e comm.,
Milano 1977.

DE NONNO M., Le citazioni dei grammatici, in G. CAVALLO - P. FEDELI
- A. GIARDINA (a cura di), Lo spazio letterario di Roma antica, 111,
Roma 19932, pp. 597-646.

DE PAOLIS P, Cicerone nei grammatici tardoantichi e altomedievali, in
«Ciceroniana» (Atti dell’XI Colloquium Tullianum) n.s. 11,2000, pp.37-
67.

GIANOTTI G.F, I testi nella scuola, in G. CAVALLO - P. FEDELI -
A.GIARDINA (a cura di) , Lo spazio letterario di Roma antica, II, Roma
1993%,pp.421-466.

HOLTZ L., Donat et la tradition de lenseignement grammatical, Paris
1981.

KASTER R.A, The grammarian’s authority, in «Classical Philology» 75,
1980, pp.216-241

KASTER R.A, Servius and idonei auctores, in «American Journal of Phi-
lology» 99, 1978, pp.181-209.

KEIL H., Grammatici Latini, V, Leipzig 1868 (=Hildesheim 1961).

LAW Vivien, St Augustine’s De grammatica Lost or Found?, in «Recher-
ches augustiniennes» 19,1984, pp-155-183

LAW Vivien, Late Latin Grammars in the Early Middle Ages: a 75'pologz:cal
History, in D.J.TAYLOR (ed.), The History of Linguistics in the Classical
Period, Amsterdam -Philadelphia 1987, pp.191-204.

LAW Vivien, Auctoritas, consuetudo and ratio in St. Augustine’s Ars gram-
matica, in G.L. BURSILL HALL - S. EBBESEN - K. KOERNER (edd.),
De ortu grammaticae. Studies in Medieval Grammar and Linguistic The-
ory in Memory of Jan Pinborg, Amsterdam ~Philadelphia 1990, pp.191-
207.

LOMANTO Valeria, s.v. Grammatici minori, in Enciclopedia virgiliana, 11,
Roma 1985, pp.788-790.



188 Mariarosaria Pugliarello

MARROU H.L., Saint Augustin et la fin de la culture antique, Paris 1958.

MARROU H.L, Storia dell’educazione nell’antichita, tr.it. U. Massi, Roma
1971.

PIZZANI U., Gli scritti grammaticali attribuiti a S. Agostino, in «Augusti-
nianum» 25,1985, pp.361-383.

ROSELLINI Michela, Le Regulae Palaemonis e le Regulae Augustini: ipote-
st su una relazione ambigua, in «Rivista di Filologia» 126,1998, pp.414
-445.

ROSELLINI Michela, Ps. Remmii Palaemonis Regulae, intr., testo cril. e
comm., Hildesheim-Ziirich-New York 2001.

TOSI R., Dizionario delle sentenze latine e greche, Milano 1991.

VAINIO Raija, Latinitas and Barbarism according to the Roman Gram-
mairians, Turku 1999.

VAINIO Raija, Grammatical Exemples in Roman Grammarians, in «Mne-
mosyne» 53, 2000, pp.30-48.



189

Wagner e i modelli greci
di Margherita Rubino

Non vi sono anticipatori di Parsifal nella letteratura greca o
latina. Per quanto, secondo Quirino Principe, “il suo asse & spostato
verso Pantico, verso la poesia pagana, verso leredita ellenico
romana...troviamo qui una prevedibilita formale e geometrica. Nel
mito di Parsifal il destino cede il primato non tanto al Redentore
quanto a qualcosa che ha sentore... di drammaturgia eschilea, al
kérugma e al kairos™. Di certo, il segno forte della drammaturgia
greca antica sulla saggistica e su alcune opere del corpus di Wagner
& visibile ben prima del Parsifal, soprattutto negli anni che vanno
dal 1845 (Tannhaiiser) al 1851 (pubblicazione di Oper und Drama e
progetto de “Lanello del Nibelungo™) %. Di questo rapporto privilegiato
con i Greci vorrei rendere conto in questo articolo, non senza prima
fare cenno a qualche elemento legato all’ “eroe” di purificazione e
redenzione. Parsifal & eroe ideato in epoca cristiana, figurato da una
mano moderna. Viene recepito come “Eroe di Redenzione” perché &
il punto anche stilistico in cui si incontrano la tradizione di Gesi,
dei Santi e dei Martiri e quella epico classica dell’eroe vincitore.
Solo che la vittoria, la gloria qui arrivano attraverso la violenza non
agita, ma subita. ?

A meta '800 il grande modello in letteratura tedesca era un
eroe (anche lui) privo di modelli classici, Faust. La seconda parte
di “Faust” di Goethe fu pubblicata quando Wagner aveva vent’anni:
non poteva certo non misurarvisi. Faust si pote (anche) leggere come
un eroe avviato su un percorso di Redenzione, se pure pin visibile,
quest’ultima, in Margherita. Rispetto a qualsiasi Dramaturg, pero,
Wagner poteva con I'opera creare eroi e situazioni pid intense, azioni
intime di una profondita non consentite nella prosa. Tra queste azioni
vi sono, p.e., la rinuncia all’amore del maestro cantore Hans Sachs;
la tragedia di Wotan tradito dalla figlia pid amata; ma anche, e

-

soprattutto, lo sviluppo di Parsifal, da ragazzo sciocco a Re del Graal.

! Principe, 2004, p. 13.
2 Westemrhagen von, 1983, specie pp. 140-165.
3 Beckett, 1981, passim.



190 Margherita Rubino

Parsifal & un dumm, uno stupido, come Sigfrido, stupido in
quanto ingenuo; gli sono simili il coevo Peer Gynt di Ibsen e, in
minor misura, I'ldiota di Dostoevskij. Arriva alla Redenzione e
alla Pieta attraverso ’esperienza del peccato, e attraverso un lungo
travaglio interiore. Rifiutato ogni egoismo e passione, si fa messaggero
di salvezza. Restituisce splendore al Graal e si presenta come I’eroe
destinato a redimere I'umanita.

Questo circuito degrado-carisma (da dumm a Redentore), colpa
e superamento della colpa, sta pure negli altri personaggi dell’opera,
Kundry # o Anfortas per esempio, ad indicare quanto il motivo della
Redenzione, perdurante in tutto Wagner, sia qui centrale e giunga
all’estremo del Sublime. Si pud mettere in scena Parsifal in molti
modi: a Bayreuth, quest’anno, Pierre Boulez ha abolito il Medioevo,
ha trasportato I’azione in Africa, tra simboli di Namibia e riti woodoo,
con Desibizione scoperta dell’inguine ferito di Anfortas. Ma pure
questa lettura non ha potuto non seguire il filo tutto wagneriano di
un desiderio sessuale irrealizzabile di cui si cerca la Redenzione.

Questa dimensione psichica e figurale di Redenzione, per se
stesso, per i cavalieri e la terra del Graal, per Pumanita, ha un
grande modello greco del quale si colloca perd idealmente all’opposto.
Nell’Orestea di Eschilo (458 a. Ch) il protagonista, Oreste, compare
in scena gia avviato su un percorso iniziatico: torna ad Argo, compie
riti sulla tomba del padre, che significano una assunzione precisa
di identita (e di responsabilitd), assume su di sé il ruolo che la
Necessita gli ha assegnato. Compie poi, tra Coefore ed Eumenidi, un
proprio personale e angosciato percorso colpa-redenzione. Ma solo
per se stesso. Purifica da colpa e pena soltanto il proprio delitto,
quello da lui stesso commesso. Mentre Parsifal diventando, da timido
folle, Eroe dotato della potenza di un purissimo sapere, purifica e
redime Kundry, Anfortas, tutto il Graal, la terra intera.

Se mai, in qualche tratto, Parsifal & un Edipo, nel senso che
prende su di sé le colpe di una collettivita: cosi la piaga infetta di
Anfortas, ferita-simbolo che appesta il Graal, pud ricordare la peste
di Tebe. O, meglio, I'eroe Edipo quale lo configura Seneca, nella
cui opera gia spira aria di Cristianesimo: all’idea di purificazione

¢ Gli studi pid recenti riabilitano e innalzano Kundry fino a darle un ruolo
preminente nel processo di Redenzione, Millington, 1992.



Wagner e 1 modelli greci 191

rituale (Oreste, Edipo) si sostituisce quella di una sorta di redentore
che nel finale provoca il rifiorire della terra, il verdeggiare delle
piante...Oedipus 1054 sgg. “potete risollevare la testa. Un cielo pid
mite si aprira alle mie spalle”. Qui la redenzione pare quella di una
collettivita.

In pid, il finale “sublime” di Parsifal, con la colomba bianca
e la resurrezione temporanea di Titurel indica una riconciliazione
con il divino, una apertura verso il sublime e linfinito del genere
di quella del finale di Edipo a Colono, dove Edipo si concilia con
gli dei e scompare. Nella lettura registica di Glauco Mauri, Milano
1981, il finale di Edipo a Colono riporta visivamente al Parsifal, tra
croce e colomba bianca.

In realta, non sono queste suggestioni a dare il segno dei
rapporti profondissimi, determinanti e culturalmente innovativi
tra Wagner e la tragedia greca. Wagner attua, a partire dai tardi -
anni quaranta dell’800, un processo di conoscenza progressiva,
esperienza, reinterpretazione dei drammi greci antichi che lo porta
1) alla stesura di proposte critiche innovative oltre che ad articoli,
lettere e saggi sulla grecita.

2) ad una sostanziale collocazione anticlassicista che, in ultima
analisi, anticipa di una generazione quella della “Nascita della
tragedia” di Nietzsche.

Da Oreste allora, eroe di iniziazione e purificazione, risaliamo
alla trilogia dell’Orestea (458 a. Ch.), serie unica di 3 drammi
“incatenati” a noi giunti dall’antichita classica.

La forma “incatenata” & il primo dato importante all’interno
delle influenze come quella della trilogia di Eschilo sulla
Tetralogia di Wagner. Orestea, & noto, ingloba una serie di eventi
che, concatenati, conducono a una soluzione finale che pud essere
liberatoria. Ma anche catastrofica. E’ la grande epopea dei Greci,
che si fa drammaturgia. Come per 1’Anello del Nibelungo, serie di
4 drammi incatenati, grande epopea ispirata al poema Edda e agli
antichissimi miti germanici.

Ma Wagner non aveva dato alcuna figurazione drammatica alla
mitologia germanica, che pur conosceva assai bene, per decenni.
Nel 1848, invece, termina la stesura in prosa dell’Anello. Il mito
dei Nibelungi come abbozzo per un dramma: composto, come & noto,
nell’arco dei venticinque anni successivi, fino alla “prima” ('le.l 13-
17 agosto 1876. Si pud dimostrare che questo “abbozzo” iniziale



192 Margherita Rubino

avvenne dietro la grande spinta della conoscenza della trilogia del
poeta greco. Se pure “durante e dopo Der fliegende Hollinder, la
grecita e la stessa romanitd continuarono a suggestionare non poco
Wagner” 5 la grecitd, soprattutto, e di quella in primis la tragedia
antica e 'idea di Fato.

I tardi anni quaranta, infatti, sono fra laltro gli anni della
esperienza diretta e profonda di Eschilo e di Orestea. A Dresda,
nel 1947, a Palazzo Marcolini, Wagner alternava alla stesura del
Lohengrin la revisione della Ifigenia di Gluck e poi la lettura attenta
di testo, traduzione e note di Johann Gustav Droysen dell’ Orestea.
Nella sua cultura Orestea diventa da allora presenza fissa, punto di
riferimento: finche a Napoli, a Villa Angri, ormai vecchio, nel 1880,
ne diede personalmente una pubblica lettura in tre serate nelle quali
interpretd tutte le parti di Agamennone, Coefore, Eumenidi. Quando
arrivd a leggere il kommds di Coefore, il grande canto attorno alla
tomba di Agamennone, disse che gli ricordava il suo Tristano °

Questa sorta di inversione, rispetto al principio di imitazione,
verso i Greci (¢ Eschilo che “ricorda” Wagner!) ben pud esemplificare
quanto sia stato anomalo, se pur strettissimo, il rapporto tra Wagner
e la tragedia greca. Dalla camerata del conte Giovanni de’ Bardi
fino a Gluck e ai modemi, i musicisti hanno sempre “ceduto” alla
tragedia greca con lidea di richiamarla in vita: di ispirarvisi, di
farla rivivere in base ad un principio di imitazione. Non & il caso di
Richard Wagner. Wagner deve all’Orestea di Eschilo e all’esperienza
del mondo greco “la condizione di spirito giusta ” per la stesura
della tetralogia dei Nibelungi. Alla grande epopea dei Greci
(maledizione,colpa, delitto, vendetta) nella casa di Oreste, corrisponde
la grande epopea germanica (maledizione, delitti, vendetta). In
entrambe, conflitti continui che non hanno tregua, fino al finale. In
entrambe, la regressione verso il proprio passato mitico. In Eschilo
Wagner disse e scrisse di aver trovato affinitd con la propria natura e
con il proprio processo e forma creativa. La trilogia Orestea gli aveva
suggerito la forma incatenata per la Tetralogia dell’Anello. Lesempio
di Eschilo gli diede il necessario coraggio per il “gigantismno”
strutturale e teatrale e musicale dell’Anello. Eschileo & il modo
in cui I’azione procede: non per via dialettica o di intrigo ma per
fusione di stati d’animo e sentimenti. “Le mie idee sul significato del

5 Mioli, 1998, p. 17.
% Westernhagen von, 1983, 141.



Wagner e i modelli greci 193

dramma e specialmente del teatro-scrisse Wagner- si sono modellate
in modo decisivo su quella esperienza”. Cosi Wagner, dopo il 1847,
passa dall'opera singola all'opera d’arte totale, il Wort-Ton-Drama;
dalla leggenda semistorica al mito. Eschilo non & il modello, & un
esempio potente del passato; ma & come se la lettura di Orestea gli
avesse fatto diventare di colpo chiaro quello che prima gli balenava
indistinto. Per fare un solo esempio: nell’Oro del Reno la questione
riguarda la antichita del privilegio e la nobilta del sangue. Wotan &
il principe legittimo, Alberich & I'avido parvenu: non diversamente,
Oreste, principe legittimo di Argo, si muove contro Iusurpatore
Egisto, avido rappresentante di una classe in ascesa.

Le analogie tra Eschilo e Wagner, sancite una ventina di anni
dopo dalla celebre definizione che Nietzsche diede inizialmente di
Wagner, “il nuovo Eschilo”, portano a singolari coincidenze in sede
critica.

Un esempio per tutti. Richard Wagner venne immediatamente,
e poi per molti decenni, e in parte ancora negli ultimi, irriso per i
suoi “clangori” ( “Parli tu al tuon che squassa il ciel di croco/delle
Valchirie sogni tu il Clangore / delle trombe di Dio, sei tu il Fulgore/
sideral che attraversa l'aer fioco?” scrisse Giovanni Camerana): quali
Ejaiaheia dell’Oro del reno, ad esempio, o Heiaha Heiaha della
Valchiria. Per simili e “peggiori” clangori, Eschilo subl addirittura
un processo, se pure letterario: nell’agone delle Rane, di Aristofane
(405 a. Ch) sono derisi i suoi “iauoi iauoi” e i suoi “toflattotrath”,
su cui vengono costruiti, da Euripide, dieci versi iper parodici
(Rane 1285-1295). Quasi fosse eterna, con la capacita di inserire
nel dramma grida che posseggono tale selvaggia potenza musicale,
anche la beffa che su tali suoni “eroici” si abbatte spietata da parte
dei contemporanei e della dottrina critica successiva.

Alla fine, per avere un’idea del legame profondissimo e
della lettura critica che Wagner diede di molti testi greci antichi,
basti considerare “Opera e drammna”, saggio di quasi 500 pagine
pubblicato nel 1850, segno forte ed estremo di quello che chiamerei
il periodo “ellenico” di Wagner. Il volume tratta della teatralita

nwsicale. Riporto alcuni titoli dell'indice di “Opera e dramma”:

II parte. Cap. 1 Genesi e processi differenti della tragedia greca. 1l
mito dei Greci. Il fato nella tragedia greca. La rappresentazione di
una tragedia greca.

Cap. 2. Essenza della tragedia greca desunta dal mito.



194 Margherita Rubino

Cap. 3 Il fato dei Greci. Il mito di Edipo. L'enigma della sfinge. Lo
stato personificato in Creonte. Egoismo della societa verso Eteocle e
Polinice. Antigone. L'amore per 'umanita. La maledizione di Antigone
distrugge lo Stato. Antigone di Sofocle e gli eruditi tedeschi.

Il parte. Cap. 1: La forma presa dalla metrica dei Greci e dei
Latini.

Cap. 6: Il coro della tragedia greca e lorchestra moderna.

Se Orestea risulta determinante per la concezione del Wort Ton
Drama dell’ Anello, dietro alcune figure della tetralogia sembrano
balenare protagonisti di Eschilo (Prometeo) e Sofocle (Antigone,
Edipo), dietro determinati meccanismi tragici i loro antichissimi
archetipi. Scelgo qualche esempio:

1) Antigone in “Opera e dramma” (II, 3) &, in una lettura parziale
e lutta wagneriana, colei che agisce per pietas, per amore
dell’umanita. Per sotterrare il fratello disobbedisce a Creonte,
al potere regale: per causa sua avviene la distruzione della
casa regnante di Tebe e dello Stato. Nel III atto della Valchiria
Brunilde disobbedisce al re Wotan, per pietas verso Sigfrido e
Sieglinde; parte di qui il processo che porta al crepuscolo degli
dei e alla loro fine. Dietro Brunilde vi & traccia della pietas
dell’eroina sofoclea? O, pilt probabilmente, la configurazione
poetica di Brunilde, che Wagner aveva gia in mente, segnd la
sua interpretazione di Antigone? Nella valchiria che si ribella a
Wotan vi & forse pure traccia di Prometeo, il semidio eschileo
che, per la sua compassione verso gli uomini, viene dal re
degli dei incatenato nella solitudine dell’alta montagna 7. Come
Brunilde, isolata da Wotan in un cerchio di fuoco. Non si tratta,
& ovvio di questioni fontaniere...ma di rapidi balenii delle figure
teatrali del passato che Wagner ammird di piu.

2) Alla fine di Oro del Reno compare Erda, la madre Terra, il
Sapere, che pronuncia una profezia: chi possiede I'anello &
destinato a catastrofe. Nel primo abbozzo del 1848, loracolo
di Erda non si avvera. Non & escluso che dietro la figura di
Erda stia Gea, la madre terra che in Eschilo non agisce come
personaggio ma & presenza incombente. Ancor pil interessa,

" “Da Prometeo al Sigfrido wagneriano...qualche nemico degli dei ha sempre

campeggiato tra gli eroi della poesia nobile” commentd George Bernard Shaw
(1981, p.47).



Wagner e i modelli greci 195

perd, che il difetto drammaturgico costituito da un oracolo che
non si avvera venga eliminato dopo la lettura dei drammi greci.
Dove, Edipo docet, gli oracoli si avverano sempre. Cosi nella
stesura definitiva dell’Oro del Reno, cosi in Parsifal, dove il
“puro folle” atteso a guarire Anfortas e il Graal, alla fine arriva
e compie il destino.

3) Come in Edipo Re, come in Coefore, anche nell’ Anello tutte
le strade che il predestinato, ad esempio Sigfrido, imbocca
per sottrarsi al fato che lo attende, lo condurranno per tragica
ironia alla catastrofe. Il tessuto profezia-fato- compiersi del
fato che innerva I'Anello & lo stesso che innerva Edipo re di
Sofocle, & quello di infiniti grandi pezzi di teatro, da Sofocle a
Diirrenmatt.

4) Alla fine. La ferita di Anfortas, che solo la spada che ferl pud
a sua volta guarire, ha un unico preciso precedente, che risale
ad Euripide e Aristofane: & la ferita di Telefo, che solo la spada
feritrice pud sanare.

Nella pubblicazione di “Opera e Dramma” confluiscono le
letture, gli appunti, le considerazioni critiche che Wagner aveva
maturato pochissimi anni prima, in quel biennio 1847-1849 che si
pud ben a ragione considerare il biennio “ellenico” del musicista.
Tanto pit che a quei due anni appartengono due abbozzi drammatici,
gli unici della sua vita ispirati al mondo greco, Alexander der Grosse
(derivante dalla lettura della Storia di Alessandro Magno del Droysen)
e Achilleus ( suggerito da una possibile ricostruzione filologica della
perduta Achilleia di Eschilo pubblicata dallo stesso Droysen).La
conoscenza che Richard Wagner ebbe dei Greci, la frequentazione
profonda, assidua e continua dei testi ellenici soprattutto del V e IV
secolo a. Ch., sono poi comprovati dalla presenza, nella biblioteca
di Dresda, di ben 76 testi in lingua originale con traduzione e note
in tedesco; oltre ai tre tragici, Aristofane e Platone.

In nessun modo, perd, la dedizione di Wagner ai Greci pud
essere considerata adorante fedeltd, e ancor meno una forma di
classicismo.

Proprio Wagner & anzi tra quelli che contrastarono vivamente
la visione composta e compatta che della grecitd Joachim
Winckelmann aveva divulgato in Europa, dalla “Stf)rla dell’arte
delPantichita” (1963) in avanti: una visione, ciog, statica di grec}th
che gia negli anni ‘20 dell’ottocento filologi come Friedrich Gottlieb



196 Margherita Rubino

Welcker avevano contrastato, delineando per primi la dialettica tra
i due principi avversi dello spirito greco, riconducibili ad Apollo
e a Dioniso. Fu poi Anselm Feuerbach, fratello del filosofo, in un
volumetto su “Apollo vaticano” a tracciare il contrasto tra Passione e
Ethos figurativo, dando i nomi di dionisiaco e apollineo a queste due
forze. Proprio nel libello di Feuerbach, vi & la scheda del prestito
chiesto alla Biblioteca di Dresda: Wagner legge, fa suo e divulga
il possibile destino della tragedia greca, come scontro tra queste
due forze. Nel 1849, in una serie di annotazioni preparate per “Il
genio artistico dell’avvenire”, Wagner annota: Eschilo = nascita
della musica, Euripide = Decadenza. Non ci sono solo le annotazioni
sparse, le lettere e lintera “Opera e dramma” a testimoniare la
collocazione anticlassicista di Wagner. C’¢ soprattutto il primo
quadro del Tannhaiiser, andato in scena per la prima volta nel 1845,
revisionato poi nel 1861, proprio nella scena iniziale. Che consiste in
un Baccanale: uno stuolo di Baccanti irrompe allinterno del Monte
Venere e con fauni e satiri da inizio a danze sempre pil selvagge.
Finche le tre Grazie, di natura apollinea, con l'aiuto di Amorini
raffrenano e addormentano Fauni e Baccanti, domando quelle
selvagge passioni. Si tratta della visualizzazione, della traduzione
su scena, e dell'immediata espressione musicale del contrasto tra
apollineo e dionisiaco, composto dalla mediazione tra I'istintualita
di Dioniso e la elegante razionalita di Apollo. Ma si parla qui degli
anni intorno al 1848, e il filosofo Friedrich Nietzsche, 'autore della
“Nascita della tragedia” (1872), aveva allora quattro anni.



Wagner e i modelli greci 197

BIBLIOGRAFIA

BECKETT L., Richard Wagner: Parsifal, Cambridge 1981
BENTLEY E., Wagner and Ibsen, a contrast, London 1948

EVANS M., Wagner and Aeschylus. The Ring and the Oresteia, Cambridge
Massachussets, 1983

GALLIA F., Wagner nell’officina dei Nibelunghi, Intr. di Q. Principe, Torino
1996

MILLINGTON B., The Wagner Compendium, Londra 1992
MIOLI P, Wagner. Tutti i libretti d’opera, Roma 1998

PRINCIPE Q., Una cosa chiamata Gral, in “Parsifal”, Libretto di sala,
Teatro Carlo Felice, Genova 2004, pp. 13-24

WESTERNHAGEN von C., Wagner. Luomo il creatore. Milano 1983






199

Stili e “Parastili”: deformazioni, caricature, tracce di
teoria e prassi musicale nel nepl épunveiog di Demetrio.

di Serena Salomone

I1.£. §114 “Come caratteri ordinari si affiancano a caratteri ur-
bani, per esempio la sfrontatezza all’ardire, la vergogna al pudore,
allo stesso modo anche ai caratteri stilistici si affiancano alcuni tipi
stilistici errati. Parleremo innanzitutto di quello vicino allo stile ele-
vato. Si chiama 10 yvypov e Teofrasto lo ha definito cosi: la fred-
dura & cid che oltrepassa I'espressione pertinente (appropriata)”.

Con queste parole poste a conclusione dell’esame dello stile
elevato (peyohonpenng), Demetrio introduce il primo dei “parastili”
o errori stilistici, conseguente ad un uso sbagliato perché non adatto
al soggetto trattato, degli stilemi, della dizione, e della composizione,
inerenti agli argomenti impegnativi ed importanti di questo “caratte-
re stilistico”. Esso & il pil alto dei quattro xopakTiipeg riconosciuti
da Demetrio come anAd6i, vale a dire come elementi base per la
composizione dei diversi generi letterari, dai pill elevati e periodali
ai pid semplici e frasticamente brachilogici. UAutore principia cosi
un procedimento con cui ogni sezione stilistica si concludera pun-
tualmente con Iesame del relativo “parastile” secondo il seguen-
te schema: stile peyadonpenng parastile yoypoc ( stile freddo e
ampolloso), stile YAagupdg parastile xoako{nAog (stile affettato e
lezioso), stile ioyvog parastile Enpdg (stile arido) stile dei1vog pa-
rastile &yapig (stile privo di eleganza)'.

Si tratta di un’impostazione originale, didatticamente valida
perché suggella in comiche scenette o in grottesche caricature i
difetti stilistici, rendendo facile memorizzare le norme da seguire
per evitare di ricadere in analoghe deformazioni. La metodologia in
questione si collega, come sua conseguenza, alla quadripartizione
degli stili, preferita da Demetrio alla tradizionale tripartizione, per
probabile influenza teofrastea, secondo quanto egli scrive ai §§ 36-
37. 1 cosiddetti &mAGL xapaxtiipeg sarebbero quattro, tutti gli altri
risulterebbero dai loro vari modi di comporsi, e quindi si tratterebbe
di pryvopevor gk todtav xopoktipes, che ricevono le loro pre-

! Parastile yoypdg §§114-27, xanéinrog §§186-89, Enpés §§236-39, dxopig
§§302-1.



200 Serena Salomone

rogative da questi veri e propri otolx€lo Tig AéEemc. E evidente
infatti che i quattro stili con le loro tipologie ermeneutiche sono gli
elementi fondamentali dell’espressione stilistica di ogni genere cosi
come in natura, terrta acqua aria e fuoco sono i quattro ctolX€lQL,
che compongono 'universo. Perd, sottolinea Demetrio, piyvovron 6¢
ob mdg movti. Si deve assolutamente evitare la mescolanza dello
stile elevato con quello ioyVvdg® in quanto polari e inconciliabili tra
loro. Ritroveremo puntualmente le conseguenze dell’inosservanza alla
norma nei due parastili, il freddo e I'arido, per certi versi piuttosto
vicini e confondibili in un difetto espressivo clie in nessuno dei due
lascia spazio a emozioni e sentimenti, fatta eccezione per un even-
tuale effetto comico derivante dall’ iperbolico accostamento delle
loro caratteristiche paradossalmente antitetiche. Se la teoria muove
soprattutto da un ambito filosofico accademico (Platone) e peripate-
tico (Aristotele, Teolrasto), il suo aspetto pit peculiarmente pragma-
tico potrebbe tener conto della prassi musicale. La constatazione di
Aristosseno’, che identico & il linguaggio parlato e il canto, distinti
solo da un ritmo diverso, da una xivnoig, continua nel discorso e
intervallata nella melodia, rende lecito adoperare lo strumento voca-
le come gli strumenti musicali a partire dalla suddivisione di base:
la quadripartizione (o le due quadripartizioni) all’interno dell’ ottava,
distinte in acute e gravi a seconda che si scenda gradualmente dalla
mese verso la nete o si salga dalla mese verso I’ypate®. A conforto
di questa ipotesi, sulla scia di un eclettismo che si rifa (tra gli altri)

2 Cfr. D.H. de comp. verb. 2.14,pp.90-91ed. G.P. Goold, London 1985: &pyai pev
odv eiol 17 avBpwmivng @wviig xai &vépBpov umkémt Sexdpevor Srai
pecLY, &g KAAODHEY GTOLXEIQ Kal YPAUPATA * YPAppate pév 611 Ypopupois
701 onuaivetan, otoxEle 8¢ 8T mAoo Qv TV YEVESY €K TODTWV
AapBaver npdtov xoi v SidAvolv eig tadta motEitan teievtdia. TAV
81 otorgeiov 1e xai ypappdiev ob pia néviov pdoig, Siagopl 8¢ adT@V
nphy pév, ag Aprotdfevog O povoikdg amogaivetor, kaf fiv té pEV
PwViG anoteAel, Ta 8¢ yopovs. A. Q. de mus.1.6 p.7 W.-l, 1.14 p.32 W-
I.: Hgﬁtog HEV obv g0t ypévog &Topog kal EAGx1GTOS, OG Kol OMUEIOV
KoAELTOL.... BewpEitor Yap €v pdv AéEel mept oVAAOPBYY, v & péier mepl
980YYoV 7| mepl Bv oo, &v 8E xiviicel odpatog mepi Ev oXTHO
Aristoph. batr.939-41 ; cfr. G.Lombardo, n.473 pp.163-166.

Aristox. harm. 1.8-9 pp. 12-13 Rosetta Da Rios.

Nete, paranete, trite, Paramese =%di tono, (toni acuti) Mese (tono mediano)
lichanos parhypate Hypate =Y%di tono (toni gravi): le scale venivano enumerate
nella musica greca dall'acuto al grave, quindi i suoni gravi erano posti nella

parte superiore del diagramma cfr. Da Rios n.1 p. 29 della tr. Cfr. A.Q1.5.26-32,
pp. 6-7 W.I; 1.12 pp. 28-29 W.I.

@



Stili e "Parastili”s deformarioni, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nept &ppnveioe di Demetrio 201

al retore e musico Damone attraverso I'accademia platonica e alla
scuola peripatetico- aristotelica, le stesse fonti di Demetrio, Aristide
Quintiliano abbinera in una teoria che unisce fonetica articolato-
ria grammaticale, musica e retorica, i quattro elementi dei filosofi
naturalisti con i quattro cieli, le loro armonie, i suoni vocali fonda-
mentali e gli stili retorici®. Come avviene nel linguaggio umano e
nella sua scrittura, cosi nella composizione dei suoni vocalici o set-
te note fondamentali, sono insite possibilita espressive infinite’. La
quadripartizione dei caratteri stilistici ritorna nelle loro quadruplici
finalita: essenzialmente quattro sono i fini a cui deve sempre mirare
chi vuole educare attraverso la musica (e la letteratura)® “conformita
di concezioni ed espressione stilistica, e oltre a cid conformita di
armonia e ritmo”. Infatti “il pensiero viene prima di tutto, perché
senza non vi pud essere scelta o esclusione di alcunché; e sua (del
pensiero) imitazione & la dizione stilistica, la quale & assolutamente
necessaria per farci ascoltare da chi ci sta accanto e per persua-
dere il nostro prossimo; ed essa con un’alternanza di toni acuti e
gravi stemperandosi negli intervalli, ha generato armonia, ordinata
invece nei discorsi sinfonici, ha prodotto ritmo”. Gli ingredienti di
ogni stile sono rigorosamente quattro: idee (o argomenti), dizione (o
espressione letteraria), armonia e ritmo: le due x1voelg che nella
composizione fondono tra loro il movimento continuo e metricamente
obbligato della parola con quello variamente fluente della melodia.
Essa, a sua volta, si trasforma a sottolineare con il suo andamento
pensieri, argomenti, dizione. Sono gli stessi tre, se si unificano nella
synthesis letteraria il ritmo e l’armonia, quattro se considerati se-
paratamente, ambiti di indagine per ogni stile e parastile, per ogni
carattere espressivo e per le sue deformazioni stilistiche nel trattato
sullo stile. Per esprimersi in modo “pertinente” occorre equilibrio tra

¢ A.Q. de musica,3,25 p.130,4 W.I cfr. Lombardo, n.101 pp.108-114.

? Pl.Theaet.203B,Crat. 424e, Arh.and9.l, D.H. de comp. verb. 14 p.94, ed.
G.P.Goold. La stessa definizione di &nAotl yapaxtipeg con agg. aniovg ricalea
le definizioni dei trattati musicali : cfr. Aristox. harm. 23. 4-5 riferito all’assenza
di modulazione petaBoAsy eig anlolv xai StmAovv Kot {rol}anlqﬁv Srai-
pecic 23.6-7; 47.17-18; 50.15: 10 amhobv wai petafoAtnv Exov il termine
viene usato anche nei traltati musicali e grammalicali. per distinguere tra
movimento semplice o composto vale a dire tra suono articolato 0 no cfr. A.Q.
1.4. 23-25 p.5 WL, e in musica per indicare un tipo di scala musicale cvoThuQ
anmlobv A.Q.1.8. p.13 WL, un ritmo semplice o composto A.Q.1.14. p.33W.L,,
metri semplici o composti A.Q. 1.23.30 p45 WL, 1.24. 8 p. 48 WL ecc.

® A.Q. de mus. 2.7. 22, pp.65-66 WL



202 Serena Salomone

soggetto trattato e moduli espressivi, 1 quali consistono in una scelta
lessicale adatta e armoniosamente composta. Dunque gli errori sti-
listici possono concernere argomenti sbagliati e quindi fondarsi &v
dwavoiq, dizione non adatta (v A€Eel), composizione disarmonica
(Ev ovvBETw).

Prima di esaminare i tipi di errore nei tre aspetti suddetti, alla
definizione teofrastea (§114), Demetrio fa seguire una prima esem-
plificazione della freddezza in senso lato'. Nel suo aspetto pid gene-
rico, egli la indica come conseguenza di uno squilibrio vistoso tra un
contenuto banale e senza importanza (“non si pud apparecchiare con
una tazza sfondata”) e una scelta lessicale sproporzionatamente alta,
tratta nell’esempio da lui riferito, dal lessico sacrificale (tpane{éw)
e tragico (Amvvddkmtog)'. La direzione dello squilibrio & precisa e
univoca, presentando un procedimento di amplificazione o abdEnoig
(materia di nessun valore — lexis ridondante e ampollosa) che prepa-
ra al tipo di carattere con cui Demetrio a §119 dard un volto, o per
meglio dire un npdownov, allo yuyxpdv: | drhaloveia e 6 dralmv
(la millanteria e il millantatore)!2.

10 &v ] Epunveiq EEnppévov £v pikpdic mphypaoty, ado-
perare un linguaggio elevato (¢€atipeiv)™ per argomenti futili & agire

® Demetr.m£.8115:Tivetar pévror xai 10 yoxpdv év 1pioiv, domep kai 10
neyadonpenés: ... £v Siavoia.§116 &v 8¢ Aéketr.. §i &v cvvBétw. D. H. de
comp. verb. 2.8 pp.270-71 ed.G.P.Goold, parla di errori di imitazione stilistiche;
lo ps. Longino ©.9.3.5 e in genere gli altri trattatisti parlano di xaxiat genera
vitiosa cfr. Douglas,1957,pp.18-26; Quadlbauer, 1962, p.76; Schenkeveld,1964,
p.86; Lausberg,1969, pp.511-19, §§1063-1079.

1 Aristoph. Thesm. 170,848; Ac. 138. In retorica Arist. rhet.3.1-4, 1405b-1406b.
Sullo yvyxpdv cfr. L.Van Hook,1917, pp.68-76; Schenkeveld, 1964, p.82; G.
Apicella Ricciardelli, 1973-74, pp.407-13.

" TLE§114 ... anuvdékwtog ob tpanelodrar kOME, &vii 100 &mOBPEVOS
énil tpanélng xOME ob tiBetar. TO ydp mpdypa opikpdv dv ob Séxetar
dyxov 1000UTOV AéEEMG.

12 Scendendo nei particolari, la freddezza che si fonda sul pensiero e su cui
Demetrio ritornera in seguito piit volte, si basa su due elementi fondamentalmente
1) paradosso (o iperbole) 2) adynaton assurdo, ingredienti con cui i comici
cercano di divertire facendo ridere. Quella év AéEe1 & caratterizzata da parole
composte, glosse, epiteli sproporzionati (sempre per eccesso, per es. troppo
lunghi) metafore sbagliate, ( secondo la stessa direzione che va dal piccolo al
grande e non viceversa); la synthesis fredda @ invece quella costruita su un ritmo
sproporzionato che, come un ipermetro, annoia con la lentezza delle successioni
esagerate di sillabe lunghe, dilatando grottescamente in una estenuante lentezza
argomenti futili e cose da poco. Cfr.§§ 115-118.

13 P. Chiron,1993,p.161 s.v.éExiperv.



Stili e "Parastili*: deformazioni, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nepl &punveioe di Demetrio 203

come il millantatore- vanaglorioso, che esalta in un crescendo tron-
fio e stucchevole, cose e qualita che non possiede come se le posse-
desse. Demetrio suggella la sua definizione di &Aalév conseguente
allequazione da lui stabilita: 7| &Aaloveia = | yoyxpdtne, con il
sorridente buon senso dossografico. “Leffetto dello stile alto appli-
cato a piccolezze” & come il “pestello agghindato” del proverbio*.
LAutore non manca occasione di unire in una similitudine, caratteri

umani e caratten stilistici.

Nella sua definizione di millantatore egli dovrebbe muovere im-
plicitamente da Teofrasto'®, visto che a lui riporta la descrizione del
difetto rappresentato in questo carattere (§114). In effetti la frase:
0 1e yap GAraléov T pN mpocdvta odTH adYEl Mg mPosHV-
T0, conseguente a kol kKoBOAOV OmMGiIOV Ti £oTiv Ty &haloveia,
toloVtov kot 1 yoypotng, (§119) sembra ricalearlo... 7 &Aafo-
veio d0Eel elvorl mpoomoinoig Tig &yaddv odk Gvimv, & &8
arolmdv t010910¢ TIg 010G... simile & la costruzione sintattica come
pure i sintomi del carattere. Teofrasto perd fa seguire alla definizio-
ne di alazoneia quella di alazon descrivendone solo successivamente
le tipologie comportamentali, che vengono da lui esemplificate in
piccoli quadretti o “pigces” letterarie, cosi da rendere pid “visive”
le estrinsecazioni dell’ethos in questione, la sua gestualitd da com-
media. Demetrio al contrario premette (rispetto a Teofrasto) I'esa-
me delle ricorrenze esemplificative caratteristiche dello yoyxp6v'e,
preferendo mostrare direttamente gli oxfpota del parastile cosi da
suggerire in anticipo ad un pubblico forse attento e conoscitore di
Teofrasto, I’analogia di fondo freddezza = millanteria, prima ancora
che venga da lui esplicitata con I'aperta dichiarazione di §119".
Guida cosi i lettori (o gli ascoltatori) con abilita e didattica da ma-

1 §119 xai 6moiév Tt 10 v T{] Tapoipig xoopobuevov Vrepov, 1010016V i
goTL xai 10 &v 1] épunveiq Enppévov &v Hikpoig mpaypaay cfr. anche la
definizione a §165 t0 8¢ éxpp&lewv T& YéAowx Gpoidév €omt xal Kangmi
Cewv milnxov. Dove I'éxgpalewv esprime in pittura cid che il KOGELV-
(x60p0¢) esprime in musica: un abbellire e amcchm? altraverso ormamenti
pittorici il primo, con I" accompagnamento strumentale il s.econd.o. Al'lo. slesso
modo éEaipetv ha nel trattato la valenza tecnica, tarda di esprimersi in tono
elevato cfr anche §234, §277.Cfr.Zanker, 1981, p.305; Barker, 1995, pp.48-56.
West,1992,pp.277-78,284-85.

'* Thphr.char.23.1-2.

'* Cfr.K. Gutzwiller, 1969,pp.55-82. ) . oL

17 8119 xai xaB6iov oOmoidv ti éotv 7 GAaloveia, Tol0VTOV Kl 1)
VuxXpoTIG.



204 Serena Salomone

nuale, a prevenirlo nella conclusione voluta, in una forma astuta e
sottesa di captatio benevolentiae, che provoca I'accattivante moto di
simpatia da parte di chi si sente capace di anticipare il retore stesso
nelle sue deduzioni. La derivazione teofrastea perd non sembra giu-
stificare pienamente la definizione di Demetrio.

Teofrasto esprime I'azione del vanaglorioso come una sorta di
finzione (mpoomoinoig Tic): si immagina di ricoprire un ruolo fit-
tizio secondo cui si possiedono beni che in realta non si hanno in-
dossando la maschera dell’alazon, personaggio un po’ ridicolo, ma
in fondo innocuo. Demetrio stabilisce invece lagire dello yoypdv-

millanteria in una direzione precisa (0nép) che assimila il parastile
a un’ampollosita tronfia (§116 bmépoykov) a un gonfiore'® spropor-
zionato, una sorta di tumore freddo: il lessema afferisce al linguag-
gio medico". Ippocrate parla di oidnpa (tumor) come di un gonfio-
re non doloroso e molle (aph. 4.34 oidfpota (sono detti) Sykovg
100G xwpig 080vng kal paAraxodc). E nei testi ippocratici?® si
specifica che “I’edema & un gonfiore bianco e indolore? fatto di coa-
gulazione flegmatica e domep kai 10 Epgdonpa &l Yoxpd kol
TOYVTEP® TVEDHOTL ovvictatal. La composizione di aria fredda
e densa coagulata rende questo tipo di tumore riconoscibile al tatto
perché cedevole, non caldo, indolore®. Il passaggio dall’ambito me-
dico a quello etico per indicare I'ira o la superbia, & testimoniato
nei testi letterari e nei lessici (Suda)®. Il gonfiore tumido nel tratta-
to suggerisce I'idea del “darsi le arie” secondo un accrescere e un
accrescersi” fuori misura, attribuendosi possessi e doti inesistenti.
Diversamente da Teofrasto®*, Demetrio sembrerebbe considerare la

'8 Ar.rhet.1407b.6, p.316 ed Mondadori, Milano1996: Eig oyxov 8¢ 1hg AéEewg
ovpBaAietar thde, 10 A6y xpioBar &vt ovépatog, oiov pi KOKAOV,
GAL’ Emimedov 10 &k 10T pécov icov eig 8¢ ocuvtopiav 16 Evavriov,
avti 109 Adyov Svopa.

9 E. Liutré, 1982 s.v. tumeurs, p-823.

0 J. Irigoin,1980, pp.247-257; J.M. Pigeaud, 1980, pp.417-432; M.Vegetti,1980,

pp.469-483.

Lo stesso termine &v@duvov & usato da Ar. ars poet. 5,1 p.16 ed.Lorenzo Valla,

per descrivere I'effetto comico aioyog &vduvvov kol od @BAPTIKGV..

Inoltre mantiene sempre lo stesso colore prte Léovta, pnte 6dvvavia, pAT

nAlowwpéva Bvia 16 xphpatt.

Cfr. Plut. Coriol. ¢.15 Mg yvyfis Gonep oidnua 1oV Bupov avadidobong.

Unica allusione in Teofrasto alla tendenza propria del millantatore di esagerare

tutto & char.33.4 kai Gpo tadta niebpilov..

21

2

-



Stili ¢ "Parastili”: deformarioni, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nept épunveiog di Demetio 205

millanteria non tanto come una finzione o presunzione di qualco-
sa, quanto piuttosto un mentire su qualcosa secondo una direzione
accrescitiva. Egli non parla infatti di mpoonoinocig o mpoonoisiy,
ma di avy€iv, dyxov, &Eaipelv nell’accezione insolita e comun-
que tarda che questo lessema riveste nel trattato, vale a dire espri-
mersi in tono elevato, un augere che si fonda essenzialmente su
una scelta lessicale e sintattica estremamente alta e che quindi
presupporrebbe in osservanza del mpémov un soggetto importante
a cuil adeguarsi®.

Nell’Etica Nicomachea Aristotele esamina (1127a.13) “coloro
che sono sinceri e coloro che mentono sia nei discorsi, sia nelle
azioni”. Tra i mentitori egli considera due caratteri: il millantatore e
Pironico. 6 p&v &Aaldv mente perché fa mostra di possedere quel-
le caratteristiche che rendono celebri senza possederle, o fa mostra
di averne di maggiori di quelle che ha nella realtd®. Questo ethos
& strettamente connesso comie sua polaritd all’ironico?: entrambi in-
fatti stravolgono o deformano il vero, ma in due direzioni opposte.
Accrescitiva I'uno, diminutiva I’altro che nega le virtd che ha o le
minimizza. Se dunque Aristotele parla del fanfarone definendolo
npoomoinTikdg come fard Teofrasto, egli sottolinea, rispetto al suo
allievo, due aspetti fondamentali della sua tipologia: si tratta di una
forma di menzogna, che finge come vero cid che vero non & in una
precisa direzione accrescitiva, la quale differenzia il tipo di finzione
del fanfarone da quella dell’ironico, portato al contrario a minimiz-
zare tutto o a rimpicciolire doti che effettivamente gli appartengono.
Millanteria e ironia (insieme) vengono contrapposte da Aristotele al
giusto mezzo, la virtd di “chi & sincero nella vita e nei discorsi, dato
che ammette di possedere le qualita che gli appartengono e non se
ne attribuisce né pitt né meno”. Lo Stagirita non nascondt? la sua
simpatia per I'ironico “una persona del genere-é de.gna dl.essere
lodata. Egli tende piuttosto ad attenuare la veritd: cid & evidente-

3 §116 vnépoyxov §119 .. &raldv & pn n&océvm q{)tf}') aﬁxﬁf g mpocodvIa;
§119 nepifédrwv Syxov ; §119 10 £v 1 éppnvuq‘eénppevov .
% Ar. eth.Nic. 1127a 13.21-22 Soxel 8 O pév &Aolov _TPOCTIOINTIKOG TV
EvB6ZwV elvar kai pf DrapxOviev Nai petCévm}r ﬁ~unupxe}.. o

7 Ar. eth. Nic.1127a 13.23-25: 6 8¢ elpwv avanaiv apvetsBat to brapyovia
| 8Lattw moily, & 8¢ pécog adBENacTog TG BV GANBEVTIKOG xa.i 0
Biw xai 1@ A6ywal contrario l'ironico nega le virtd che ha o le rende minori;
invece chi sta nel mezzo & in certo modo una persona onesta e franca ed &
sincero nella vita e nei discorsi...(tr.C. Natali 1999).



206 Serena Salomone

mente pil elegante (pperéotepov), perché I'eccesso & fastidioso”
(1127b 8-9). 1l concetto viene ribadito nella conclusione del capi-
tolo (1127b 22-33): gli ironici che sminuiscono le cose parlando,
sono pil raffinati (edkotappovnTdTEPOL) nei costumi perché fuggo-
no Postentazione. Tra quegli ironici che negano di possedere le doti
della celebrita, egli pone Socrate, che costituisce anche il punto di
incontro pilt evidente tra i due difetti perché “a volte I'ironia appare
chiaramente come una forma di vanteria, come il modo di vestire
degli Spartani”®, Vi & una certa vanitd, Aristotele lo sottolinea, nel-
I'abusare dell’ironia: & un affettare modestia pericolosamente vicino
all’esibizionismo®. Al tempo stesso I'ironico sembra rovesciare nei
suoi gusti i valori tradizionali e come tale pud apparire un raffina-
to che cerca cid che 2 in controtendenza (xcipievieg gaivoviou).
Demetrio & consapevole che il mpdcwnov dell’ironico & ricalcato
sul volto di Socrate cosi come il suo gestire e la sua metodologia
ermeneutica (§297); non pud quindi servirsi di questo difetto come
di una maschera comica per esprimere un errore stilistico che lascia
freddi o che fa ridere. Della freddezza come della millanteria si ride
perché il fanfarone incarna una forma di yeAdiov che provoca il
Y€Awg altrui nella palese iperbolicita di cid che fa o dice. Lironico
al contrario & piuttosto colui che ride degli altri o da I'impressione
di deridere con quel suo modo di corrugare la fronte minacciosa-
mente, di inarcare le sopracciglia con I’aria di chi affetta superiorita,
di socchiudere gli occhi come i felini, concentrando su un punto
preciso quanto nascosto, lo strale della battuta®. Le fonti letterarie,

* Ar. eth. Nic.1127b.13.25-33. Pl. Com. fr.634 K.; Aristopl. av. 1280-83:mpiv
HEV yap oixical oe TAVEE ThV MoV, EAakovopdvouy Gravieg Gvlponol
1018/ ExOpov Encivav Eppdrov €ooxpatov,) éoxvtaiiopdpovv. Una volta
prima che tu fondassi questa citta, tutti gli uomini andavano pazzi per Sparta:
c’era la moda dei capelli lunghi, si digiunava, andavano in giro sporchi, facevano
i Socrate, portavano il bastone (tr. D. Del Como).

»'S. Cerasuolo, 1979, pp. 253-279, particolarmente pp. 267-270. Cfr. ancora
G.Morpurgo-Tagliabue, 1967, pp.162-170; W.Belardi, 1975, pp. 220-226.

* Aristoph. nub. 362-363 61 PpevBder T &v tdicwy 080i¢ kol TOEBaAND
napaBaAlreic/ k&vonoédntog kakd nOAA’ GVEXEL KGQ' THIV CEPVONPOCWTNEILG.
PL symp.211b.4 fipépa neproxondv xai 100g grAiovg xai 10bg moAepniovs,
2(en. symp.3.10 pého oepvidg avaondcog 10 npdbowrov, cfr. fr. 13K.cepvig
ETEPKAG TaG O@pDG. ps. Ar. phys. 808a 27-29: elpwvog onpeia wiova & nept
70 TpocwmoV Kai T& mEPL 18 Sppata PLTId®SN, drvddeg 10 mpdowmov T
nBer gaivetar. Segni dellironico sono una faccia camosa e rughe intomo agli
occhi. La faccia di questo tipo ha un aspetto sonnolento.



Stili e "Parastili”": deformazioni, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nept &punveioe di Demetrio 207

filosofiche, retoriche coincidono nel raffigurare Socrate come un iro-
nico. I comici fanno derivare da lui tendenze e mode un po’ stram-
be accolte da certo ambiente “bene” ateniese, da quei giovani che
“facevano i Socrate” con i capelli lunghi, la pancia vuota, sporchi,
scalzi, ma corredati dello scitale spartano (Aristoph. av. 1280-83).

con Socrate che D'affettare modestia diventa ostentazione di supe-
rioritd come sembra alludere Aristotele e come Filodemo conferme-
r2* facendo di lui 'archetipo dell’ drnepépavog e del cepvoxdmoc.
Lattendibilita delle sue parole sembra contraddetta dall’espressione
del suo volto. Lironia infatti & per definizione® un Aéyewv 11 iy
Aéyewv mpoomolodpevov. E un tropo in absentia dove il senso &
dato non dal discorso, ma dall'intenzione del personaggio che par-
la e questa & palesata a sua volta dall'intonazione verbale e dalla
mimica facciale, in particolare dagli occhi®. Allorché si paragona
ad una prostituta nella sua volonta di sedurre gli altri e mettersi a
disposizione del prossimo nella ricerca del vero (Xen. symp. 3.10)
la voce di Socrate si fa seria e grave, (cfr. Demetr. §195) lo sguardo
si volge verso I'alto nell’atteggiamento caratteristico del pensatore
di inarcare le sopracciglia e di corrugare la fronte nello sforzo di
concentrazione mentale. E’ cos) che il contrasto tra la paradossalita
comica delle sue parole e la serietd dell’ atteggiamento lascia per-
plessi sulla direzione ambigua e contraddittoria di un significante
che sembra rinnegare il significato: amplificazione millantatoria che
fa di lui un vanaglorioso o convinto rovesciamento di valori tradizio-
nali, che pone nelle cose vili e genericamente disprezzate un sincero
apprezzamento in un giudizio obiettivamente positivo? D’altro canto
lo sguardo obliquo in un movimento lento degli occhi & per defini-
zione sinonimo di una forma pesante e sarcastica di derisione® e
che cosi Socrate osservasse con calma flemmatica intorno a sé, lo
riferisce risentito Alcibiade nel Simposio di Platone®. La faccia stes-
sa, i tratti somatici che denotano ironia nei trattati di fisiognomica,
sembrano il risultato di questo rivoluzionario abbinamento di parole

31 Phil. de vit. 10, col. 21. 13-37 Jensen.

2 Anax. rhet.21=51,6 Fulimmann. Cfr.Gioia M. Rispoli,1992, pp.67-71, n.15 p. 78,
n.7 pp.87-88, H. Lausberg, 1969, p.449 (§902).

¥ Catherine Kerbrat- Orecchioni, 1980, pp. 108-12'{. o ) ,

¥ Eust, 10 ollodv & &ott Tobg OQBOANOVS TMPERC TAPUQEPELY €V
Srapavriley xai Sachpetv. 204 ad M. 2,212. CfrEdmunds L., 1987, pp.7-

20 particolarmente p.9 e n.12 p. 9. . , . .
* Pl symp211b.4 fpépa mepiowondv xai 1005 PAOVS Kai T0vg moAepiovs.



208 Serena Salomone

in contraddizione coi gesti, perché in una sorta di spoudaiogheloion,
’espressione del volto camuso e simile a quello dei sileni di So-
crate sembrerebbe colorare di comicita satiresca ogni contenuto per
quanto serio®®, denotandolo d’assurdo. Si legge nella fisiognomica
ps. aristotelica: “segni dell’ironico sono una faccia carnosa e rughe
attorno agli occhi. La faccia di questo tipo ha un aspetto sonno-
lento®. Si descrive la smorfia dell’ironico, il suo frequente sorriso,
con cui le guance si fanno pid turgide e pid evidenti le rughe di
espressione. Lo sguardo a palpebre socchiuse, in un occhieggiare
obliquo, lento e circospetto, che vuole celare agli altri intenzioni
e intensitd, & emblematico di questo tropo e di questo ethos. E un
guardare senza avere l'aria di guardare, che si accorda con un dire
senza avere ’aria di dire. Lespressione apparentemente sonnacchio-
sa da I'impressione di indifferenza per i contenuti del discorso, in
un disinteresse che ne ridimensiona e minimizza I'importanza; allo
stesso tempo, il non guardare in faccia il proprio interlocutare sa di
snobismo, di malcelato senso di superiorita da parte dell’interlocuto-
re. Laporia di parole e gesti polari tra loro, di un contenuto serio o
faceto che sia, sconfessato dai suoi oynpoto in un ossimoro intra-
ducibile, lascia come conseguenza pit palese un senso di raggelante
freddezza emotiva. E questo il primo segno dell’ironico ed in effetti
I'ironia richiede una capacita per niente facile di uscire da se stes-
si, di mediarsi per potersi osservare come riflessi in uno specchio
dove difetti, meschinita, piccinerie innocue quanto ridicole vengono
restituite, in un ingrandimento disincantato e iperbolico. E un gioco
che parrebbe crudele se non presupponesse innanzitutto un’obiettiva
autocritica, la quale tuttavia da all’ironico 'apparenza di un freddo
quanto distaccato derisore.

Nel definire Iironia Teofrasto tratteggia I'ironico come una per-
sona che parla con nemici o amici senza accalorarsi, mostrando una
imperturbabilita mite che rasenta la freddezza®. Al tempo stesso &
di poche parole (un laconico): non racconta agli altri le sue faccende
e ostenta modestia perché proclama la propria ignoranza. Non sfug-
ge l'allusione a Socrate, a colui che era stato proclamato da Apollo
il pid sapiente tra gli uomini perché conscio di non sapere nulla.

% PL symp. 215b,217e; Men. 80a; Xen. symp. 4.19, 5. 5-7. Sull'affermazione della
propria ignoranza da parte di Socrate cfr. Pl. apol.21b; Thaet. 150c-d.

37 Ps, Ar. phys. 808 a27-29.

3 Thphr. char.1.1-4.



Stili e "Parastili"; deformazioni. caricature. tracce di teotia e prassi musicale nel nepi épunveioe di Demetrio 209

Diogene Laerzio nota che, maltrattato per le sue idee filosofiche,
Socrate non reagiva, rispondendo a chi si stupiva per la sua im-
perturbabilita “forse che intenteresti causa all’asino che ti ha tirato
un calcio quando gli passavi vicino?” (D.L. 2.21). Egli era dunque
capace di disprezzare chi lo scherniva (2.27). Le derisioni altrui in
realtd si traducevano in lodi per lui come i motteggi dei comme-
diografi stessi (toU70 & évéoton kai_mopd THV KOLOSOTOLGEV
AaP€iv, ol AavBdvovolv £0VToVG 81 @V GKAOTTOVGLY ETALVODV-
1eG a0TOV). La koptepio socratica, che lo vede scalzo andare in
giro estate e inverno sempre con lo stesso logoro mantello® fa si che
i soldati lo guardino con sospetto come se fosse sprezzante nei loro
riguardi (0Og xotoppovodvia cedv.) Sembra che Socrate non senta
il freddo®, ma che piuttosto lo produca sugli altri come effetto dei
suoi atteggiamenti*!. Alla luce di questi confronti Demetrio parrebbe
riportarsi a Teofrasto nel connotare il parastile dello stile elevato,
derivando non dal millantatore, ma piuttosto dall’ironico teofrasteo
il senso di freddezza che gli si accompagna. Cid da ragione del per-
ché, riportandosi ad un lessema proprio della medicina, &yxov per
indicare un edema che ben si adatta a raffigurare metaforicamente
una dizione ampollosa ed elegante (non necessariamente un difetto
stilistico), egli I’abbina per connotarlo come difetto proprio al freddo
(la freddezza dell’ironico appunto) scegliendo significativamente tra
le varie classificazioni e lessemi con cui la medicina definiva i tipi
di gonfiore, '6ykov yuxpov detto oidnpc, vale a dire un tumore
chiaro, molle, indolore e freddo. Lo privilegia significativamente ad
altre forme non altrettanto calzanti per rendere questo tipo di gelida
quanto raggelante millanteria-ironia*.

La presenza dell'ironico e di Socrate in particolare & viva,
anche se per cosi dire traslata, in un episodio e in un proverbio

¥ Xen. mem. 1.6 220ab; Aristoph. nub. 102-104.

% Sulla xaptepia socratica cfr. Xen. mem. 1.6.220a-b. Sul.suo atteggiamento
sprezzante cfr. Pl. symp. 211b.4 il discorso di Alcibiade in cui si dice che
Socrate eipwvedetat “lui simula, lui non sa mai niente, lui fa Pironico. E
cosl per tutta la sua vita”. Cir. la definizione leofmstez}, clfar. ‘1,1: .“l’iror.lia a
prenderla in generale parrebbe una simulazione in peggio di atti e discorsi.”

" Aristoph. nub. 415-17. . )

* Tumori indicanti un gonfiore duro, scuro e disuguale come il Kapkivog anche se
indolore allo stesso modo dell’otdnpa, o frutto di ascessi caldi come i pOpoTaL
o il piYEBLOV, tumore dovuto ad ascesso con febbre alta. Vd. H.Stephanus, s.v.
oidnpa p221 col.1762; P. Demont, 1992, pp-305-317.



210 Serena Salomone

(§122). Lepisodio narra di un eforo spartano che punisce duramente
un tale che giocava a palla “con elaborazioni eccessive ed estranee
all’uso locale”® facendolo frustare**. La moda laconica e socratica,
a cui alludono Aristofane e Aristotele, & qui rappresentata dall’eforo
spartano che punisce con una severitd decisamente eccessiva l’al-
trui perierghia nel gioco del pallone. D’altro canto il gesticolare con
foga con cui I'impiccione iperattivo rivela la sua indole, richiama
per contrasto la mimica socratica e il suo gestire con flemmatica
lentezza. Lironico non & un tipo affaccendato, il suo socchiudere
gli occhi con espressione un po’ addormentata doveva essere as-
secondato anche da un agire calmo in una totale assenza di fretta.
Elemento ulteriore che contribuisce all’aura di solennita dell’eletto
di Delfi®®. Il raccontino di per sé fuori luogo serve per giustificare
una punizione che sembra decisamente severa. Lepisodio & insulso,
nota Demetrio, tuttavia “occorre punire le piccole trasgressioni” se
si vuole evitare che ingigantiscano. “Nessuno sbaglio & mai picco-
lo” come testimonia il proverbio che sentenzia: “I'inizio & la meta
del tutto” (§122 &pxn 8¢ tou 1jticv movtdg). Noto nell’antichita*
esso era conosciuto anche da Socrate (o & proprio alla sua saggezza
che occorre farlo risalire?) nella testimonianza di Diogene Laerzio
(IT 32), anche se il filosofo lo cita “da ironico”, appunto, cio& per
litote “un buon inizio non & cosa da poco”, quasi per minimizzarne
I'indiscutibile autorevolezza. Demetrio conclude la prima parte del-
I’esame dello yvypdv - millanteria con I'esempio dell’eforo sparta-
no per giustificare I’eccezione alla regola. A volte la millanteria ha
una sua giustificazione: “come spesso riesce utile rimpicciolire cid
che & grande, cosl si pud anche esaltare cid che & piccolo”. Con
questa affermazione egli unisce insieme, come aveva fatto Aristotele,
Iironico che “rimpicciolisce cid che & grande” e il millantatore che
“esalta cid che & piccolo”, in due parastili vicini tra loro perché
entrambi deformano la corretta espressione. Nell’ambito stilistico al
primo egli fa corrispondere il parastile detto 10 &gpdv (§236): Iari-

“ Tr. G. Lombardo,1999, p.52.

* 1ov mepiépywg kol ok Eémywping cpaipicavia lett. che giocava a palla
dandosi troppo da fare, con troppa foga e diversamente dall'uso locale.

% Puntualmente Demetrio codifica nel trattato che ogni “allungamento (e quindi
rallentamento nel ritmo della composizione) & solenne (ampolloso).” Cfr.
L?mbaido p. 66 “Tutti gli allungamenti hanno un tono grave™: §207 6yknpdv
Y&p naca €ktactg; cfr. anche § 177.

“ PL resp. 377 a, leg. 732e, Polyb. 5. 32.1, Hor. epist. 1. 2. 40.



Stili ¢ "Parastili*; deformazioni, caricature. tracce di teoria e prassi musicale nel nept &ppnvetoe di Demetrio 211

dita di chi esprime grandi cose con una dizione sciatta e banale,
di chi rimpicciolisce o minimizza in qualche modo I’espressione e
la composizione. Essa viene accostata allo yoypév del millantatore
“che esalta cid che & piccolo” a §239: gli aforismi generano ari-
dita espressiva perché troppo lapidari, “i commata si infittiscono”,
il ritmo della composizione si fa forsennato come la perierghia del
giocatore di pallone e a causa dell’eccessiva brevita diviene incon-
cludente e spezzato. D’altro canto & questo il linguaggio proprio dei
sapienti, ribadisce pii1 volte Demetrio (§4,89). Lidea che I’eccesso
di brevitd esprime, oltre all’aridita, & spesso qualcosa di freddo o
peggio ancora di affettato.

Si avverte nel trattato la stessa simpatia di Aristotele per gli
ironici che yopievieg gaivovtal, condivisa dall’Autore per chi si
sa esprimere con una sinteticitd densa, significativa e senza fron-
zoli. Ig infatti all'interno dello stile elegante e ricco di yxdpig che
Demetrio contempla il difetto di xoxol{nAia (§8186-189) parastile
del yopaktip yAagupdc. Qualcosa dunque del Socrate comico e
dell'ironico-millantatore di Aristotele e di Teofrasto si affaccia qua e
12 anche in altri difetti o tipologie espressive. Ma & soprattutto dal-
'ambito teatrale della commedia che Demetrio deriva le maschere
dei suoi “parastili”. Ne & testimonianza I'impiego dell'iperbole, la
pitt fredda tra le figure di pensiero, da parte dei commediografi‘®
.La freddezza si scioglie nel calore di una risata mossa dalla stessa
iperbolica assurdita delle millanterie dell’dAaldv, se giustamente
calibrata in un gioco di equilibri tra argomento, scelta lessicale e
finalita che il commediografo si propone di raggiungere®. Esistono
infatti argomenti di per sé seri che non muovono il YéAwg cosi come
non si pud ridere di fronte all’armoniosa bellezza di Eros. E di Iro o
Tersite il yeAoiov che provoca il riso, del loro goffo gestire, specchio
di xoxio e de1Aia. Si ride di una sgradevolezza fisica, metafora di

¥ 11 termine adoperato da Demetrio & xako{nAog §§186-89 parastile del yapaxtip
Yrapupds. Cfr.H. Lausberg, 1969, pp. 515-16, R.P. Martin.,1989, pp. 252, 336.

¥ & §§124-126, 161, 163-165. §124 MaAwota 8¢ 7 LrepPfoArn yuypodTatov
naviov. §126 Sid Tovt0 8¢ pdiota Kol ol Kwpdomolol xpdvral abTY,
6T éx 100 Gduvartov EpéAKovtal 10 YEAGIOV...cfr. Ps. Long. m. $. 38.5: 86ev
Xl T& KopIkd, Kaitoly eig anotiay éxnintovia, mbava S 10 yeAolov.
Cfr. G. Morpurgo-Tagliabue,1980,pp.41-113; S. Salom‘on‘e, 1995, pp-100-108.

¥ 1L & §§ 163-165,§168: paiiota 8¢ Srapépovst Xai €k TG TpoalpéoEng:
ol yap Spota mpooupeitan 6 ELYAPLOTOG KAl O 'yslmtonou'nv, aM"(') pgv
ebppaively, 6 8¢ yeAaoBival. kai and T@v EnakoAovBodviwv 8¢ 1oig
HEv yap yéiwe, t0ig 88 Emawvog. Cfr. Rue Van Hook, 1917, pp. 68-76.



212 Serena Salomone

meschinita, che porta ad azioni e parole comicamente deformi. Ma
perché il soggetto di per sé comico faccia ridere, occorre anche una
dizione dimessa e semplice, che rifugga da assonanze, simmetrie,
figure gorgiane e isocratismi (§29) inutili quanto controproducenti,
un linguaggio realistico e banale, facilmente comprensibile alle per-
sone comuni per ritrovare nella comicita dell’assurdo, la dimensio-
ne tutt’altro che eroica del quotidiano. Occorre lo stesso linguaggio
dell’ironico (anche se Demetrio non lo dice specificamente) in una
dizione che banalizzi e rimpicciolisca ulteriormente una realtd gia
banale. &miov yop eivon PodAeton xoi &méntov 10 mébog,
opoiwg xoi t0 NBog affezioni e disegni di caratteri devono essere
semplici e non artefatti (§28) altrimenti se ne ricava TOV KOAOV-
nevov kAovoiyélwta il cosiddetto “piagniriso” (Lombardo), una
mescolanza di cattivo gusto tra serieta e facezia, com’® di cattivo
gusto, dice il proverbio, “mettersi a ridere ai funerali”. La massima
viene qui citata da Demetrio per indicare un “inadeguato effetto co-
mico all’interno di una situazione seria”®. Essa sembra quasi deri-
vare da una scenetta buffa quanto condivisibile da un punto di vista
psicologico come conseguenza di una reazione emotiva ad un dolore
che si sfoga nella risata piuttosto che nel pianto. Al tempo stesso,
’esempio richiama il paradosso del volto dell’ironico, serio nel dire
le cose pit comicamente iperboliche e assurde o ammiccante e irri-
spettoso nel contraddire un contenuto solenne e autorevole e quindi
il mpébcwnov di Socrate.

Nel Cratilo di Platone (417-418a) Ermogene commenta le spie-
gazioni etimologiche fornite con una certa autoironia da Socrate, con
una osservazione altrettanto comica della sua mimica nell’articolare
i nomi®'. La frase riferita a Socrate acquista una sua pregnanza: “va-
riopinti ti riescono i nomi, o Socrate (dice Ermogene). Infatti mi &
sembrato come se tu ‘parlassi con la voce dell’aulo’ (lett. “suonassi
I'aulo con la bocca™, ciot atteggiassi le labbra come se le dovessi
stringere intorno all’ancia) che intona il nomos di Atena nel pronun-
ciare questo nome: il fovAantepoBv»2. Il nomos di Atena &, come

" G.Lombardo, n.82 p.101.

! Towkida v€ oot, @ Tdxpateg, éxPaiver 1é Ovopata. Kai yap vov Hot
E§o§ug donep 10D TG 'ABnvaag vopov [rpoaditov] GropavAiicat, T0UT0
10 Ovopa mpoetnmv 10 “Bovdaniepodv’”.

BovAantepobv sarebbe il risultato della crasi di 10 PovAdpevov &ntetv PodV
lett. cid che vuole legare il flusso, ciod cid che cerca di impedire che le cose
scorrano, si muovano, divengano. Questa & la spiegazione paretimologica pill
che etimologica data da Socrate al verbo.

52



Stili e "Parastili*; deformarioni. caricature. tracce di teoria e prassi musicale nel mepi epunveiag di Demetrio 213

si sa, il policefalo, che viene inventato dalla dea insieme alla idea-
zione dell'aulo, necessario per rendere i vocalizzi del pianto delle
Gorgoni alla morte di Medusa, il sibilo delle teste di serpente dei
capelli®. Lo strumento a fiato viene creato dalla dea ad hoc per
rappresentare la variegata armonia policefala (come variopinti sono
i nomi nel commento socratico)*'. La dea perd rigettera lo strumen-
to che deturpa il volto di chi lo suona, gonfiando le gote in modo
grottesco®. Un satiro (Marsia) lo raccogliera e lo adoperera in una
sfida per lui mortale col dio della lira, Apollo®. Socrate ha lo stesso
volto di Marsia®. Esso si trasforma allo stesso modo nell’articolare
il verbo BovAantepoBv come se soffiasse nello strumento a fiato.
Platone sottolinea burlescamente tramite Ermogene, una certa affet-
tata esagerazione del movimento delle labbra che ora si chiudone
(Bov) come serrandosi intorno all’imboccatura contemporaneamente
soffiando nella vibrazione della sonora b, poi si spalancano (Aat) per
stringersi di nuovo con forza (n1€) e per farsi infine nuovamente
circolari e ruvidamente vibranti (povv). 1l filosofo parla come un
auleta, la sua voce & variegata come i trilli dello strumento allorché
descrive i complessi camuffamenti di una veritd enigmatica perché
si trasforma in un continuo divenire, irrefrenabile come la pioggia di
note, come gli acuti e i gravi dei suoi toni®.

Nella silloge teognidea (vv.1217-18) leggiamo: Mnrnote ndp
KAaiovia kaBelopevor yeddowpev / 10167 avI®v Ayo8oic,
KvpV', Emtepnopevor “quando siamo seduti vicine ad uno che pian-
ge, non indugiamo mai, Cirno, alle risate, abbandonandoci alla gioia
che ci deriva dal nostro personale stato di benessere” (ir. G. Cerri)®.
La norma di buona educazione enunciata da Teognide nell’ambito
della lirica conviviale & analoga a quella con cui Demetrio definisce
il serio-faceto nel trattato. Cambia solo lo sfondo: un simposio inve-
ce di un funerale. Un’unica deroga & ammessa solo all’apparenza in
contrasto con quanto affermato, (v. 1041) “qui con I’auleta! Ridendo

% Pind. Pyth.12, 6-8,19-21; Plut. de mus. 14.1135{-1136b; cfr. B. Gentili, 1971,

pp-57-67; F. Lasserre, 1993,pp.89-96.

Pind. Nem. 4. 14-16 nowkidov xiBopilwv; cfr: A. Barker, 1995, p.45.

Melanipp. fr.2 (758) Page, Ath. 14,616f.

Cfr. S. Salomone, 2003, p. 336.

* Xen. symp. 4.19,5.5-7. L

% Cfr.W.B. Stanford,1967, pp.4-17 e pp.27-47; Gioia M. Rispoli, 1995, pp.197-
218.

¥ G. Cerri, 1976, pp.25-38 e patticolarmente p.26.

qenr



214 Serena Salomone

vicino a uno che piange, beviamo, prendiamo piacere dei lutti di
lui”. Lo scherzoso indovinello rappresenta in forma perifrastica ed
enigmatica I’aulo, alludendo al suo paradosso, lo stesso enunciato
dallo ps. Aristotele®. La voce acuta e lamentosa dello strumento a
fiato fa si che da un lato esso esprima nei funerali il dolore del
lutto facendosene portatore, dall’altro I’acutezza dei suoi vocalizzi
nei simposi allieta i commensali come se si ridesse con insensibili-
ta del suo pianto. Il paradossale strumento ripropone vocalmente la
stessa mescolanza di “piagniriso” a cui allude Demetrio®. Alla luce
di queste riflessioni sembrerebbe quasi (ed & lecito sospettarlo) che
Demetrio possa aver fotografato nella massima una scenetta comica,
la classica scivolata sulla buccia di banana, traendola dal palcosce-
nico e riproponendola nel trattato come esempio di errore stilistico,
di inosservanza del mpémov®. E in teatro infatti che pensiero, pa-
rola, azione vanno di pari passo perché i caratteri sono estrinsecati
dai gesti, dai modi e dai tempi di reazione alle situazioni della vita
e dalle finalita che si danno alle proprie scelte®. E qui che i movi-
menti scenici coincidono con quelli dell’attore, secondo un ritmo che
li scandisce raccontandoli e descrivendoli anche emotivamente attra-
verso la musica e i modi musicali. Essi contribuiscono a chiarire al
pubblico le caratteristiche dei personaggi come un’ulteriore recita-
zione nella recitazione, voce, quella dello strumento, su voce, quella
dell’attore. Soprattutto sul palcoscenico, Teofrasto insegna, le figure
di pensiero e di parola sono contemporaneamente GyfjLoTe QOVIG
Kol GOUOTOG, come avviene per i parastili nel trattato di Demetrio®.

® Ps. Ar. probl. 19.1 81&x 1i oi movodwvreg kai oi anolabovieg avrovvial; i
iva ol pév frtov Avndviar, oi 88 péAdov xaipoverv; Vd. W, B. Stanford,
1967, pp.61-66.
Ps.Ar. probl.11.34 “perché i soggetti sterili- siano essi bambini, donne, vecchi ed
eunuchi- hanno voce acuta? Sara per la debolezza dell’organo motore dell’aria?
Cid che & debole infatti muove poca aria, e una piccola quantitd si sposta
velocemente, e cid che si sposta velocemente da suono acuto.” , 80.4 “... delle
voci sono acute quelle esili e compatte, come nel caso dei versi delle cicale,
delle cavallette e degli usignoli... Percid anche tra gli strumenti musicali, quelli
sottili e tesi e che non sono di como, possiedono i suoni pid chiari”. Vd.W.B.
Stanford, 1967, pp. 61-66.
H.Koller, 1954, pp.193-203, tratta dell’influsso dei trattati musicali antichi sulle
dottrine ritmiche retoriche.
® Ar. rhet. 2.21.1395b 11-14 :"Heog 8¢ Exovowv oi Adyor év Sooig AN M
TPOaipesiG. Ar. ars poet. 6. 1450b 8-12. Vd. Gioia M. Rispoli, 1992, pp.85-108.
¢ H. Abert, 1899, pp.64 ss.; A.C.Cassio, 1984, pp-113-134; B. Gentili, 1988, pp-
5-16; M.L. West, 1992, pp.277-78,284-85.

61

¢



Stili e "Parastili®: deformazioni, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nepi eppnvetae di Demetdo 215

“Sotto alla fronte ci sono le due sopracciglia delle quali quelle
dritte €bBeTon sono segno di carattere dolce, quelle invece che si
incurvano verso il naso denotano un carattere difficile. Quelle che
si distendono incurvandosi verso le tempie denotano un carattere
(roxob xai eipwvog) derisore e ironico.%” La fisiognomica sprac-
cigliare di cui tratta Aristotele, & sfruttata sulla scena della comme-
dia e descritta secoli dopo da Polluce®. Nel trattare le diverse ca-
tegorie o YEvn di personaggi, egli segue un ordine di classificazione
che ha una sua logica interna: prima i personaggi legati alla famiglia
in ordine di etd a partire dal pid anziano, infine le figure pid ca-
ratteristicamente marcate. Ad ogni ethos egli fa corrispondere il suo
opposto: un personaggio simile per etd e grado, ma antitetico (come
aveva fatto Aristotele nell’Etica Nicomachea). Per esempio al Pap-
pos® primo (il nonno pid vecchio) Polluce collega il Pappos secondo;
dolce e timido I'uno, come denotano “le sopracciglia gentili”, “la
bella barba”, lo sguardo rivolto verso il basso”, “Iincarnato bianco”
degli esseri delicati che vivono allinterno del nucleo domestico, “il
volto e la fronte benevoli”. Non la corruga quindi minacciosamente,
né inarca con superbia o ironia le sopracciglia. Piuttosto volubile e
irascibile il secondo “& pid magro”®, ha “lo sguardo pid vigoroso e
triste” (Evrovotepog 10 BAEppa kal Avrnpdg), “pallido”, con “bel-
la barba”, con “capelli rossi”® e le orecchie deformate (btototiog)
probabilmente dall’aver fatto a botte in gioventd. Il gioco sopracci-
gliare dell’ironico e del superbo compare anche nella tipologia del-
le maschere descritte da Polluce con analoghe valenze. Lanziano

© Ar. h. an. 491b 16 (IX 15): Cfr. M. Vegetti, cit.,p.469: egli afferma che
similitudine poetica e favola caricano di significato psicologico il gesto degli
animali: “attraverso di esso l'uomo si comprende rispecchiandosi nell’animale.”

“ Poll. onom. 4. 143-145: T& 8¢ kopike mpbowno & pév 1ig mokdiog
Koppdiag ©g 160 moAd 101G mpocdnolg av EKop@ddovv aneikdleto fi &nmi
10 yeholdtepov éoyxnpuatiato. Delle maschere comiche, quelle della commedia
antica rassomigliavano il pid possibile al volto di coloro che erano messi in
ridicolo o erano fatte in modo da essere il pid possibile ridicole. Vd. B.Brea,
1981, p. 143. .

" Cfr.W. Lapini, 1992,pp.53-101 e specificamente pp.53-63 e pp.83-84 a proposito
degli occhi di Socrate. ) ) )

% 11 termine & iovotepog lo stesso del xapaxtip ioxvég nel trattato di Demetrio
§§190-239. Cfr. Aristoph batr.939-1. )

® Come il pelo della volpe, segno degli intrallazzoni, &yav movobpyor cfr. ps. Ar:
phys. 6.812a, 7. Cfr. Pher. Chir. 21 dove Timoteo di Mlleso ha i capelli rossi
Muifoiog tig nuppiag dice la Musica. Vd. Donatella Restani, 1983, pp. 139-192,



216 Serena Salomone

principale ad es. ha la faccia larga e piatta come I'ironico e solleva
il sopracciglio destro™. Lanziano dalla grande barba non innalza le
sopracciglia e ha un aspetto sonnolento (vafpog 8¢ tHv Syiv) pro-
babilmente perché guarda di sottecchi, strizzando gli occhi. Lher-
monios solleva le sopracciglia (&vatétotar t0g 0@pTg) e quindi
il suo sguardo non & addormentato, ma acuto (10 PAEppe Spidc).
Anche I’anziano con la barba a cuneo tiene le sopracciglia inarcate,
rivelando un carattere difficile e caparbio (Vo800 tponoc). Se solle-
vare il sopracciglio destro denota ironia, il Lykomédeios che inarca il
sinistro ha un’aria intrigante (ToAvrpayposOvny nopevdeixvotan).
Anche tra i servi ricorrono gli stessi effetti mimici™. “Il servo prin-
cipale ha una crocchia di capelli rossi, ha sollevato le sopracciglia,
corruga la fronte ( lett. riconduce insieme il sopranaso). Questo & fra
gli schiavi quello che il vecchio principale & fra i liberi”.

La terminologia legata a questi caratteri si ritrova in Filodemo
per indicare le azioni proprie dell'ironico: pok&c8ot xoi popedletv
kol pedtdv® Nota 'Edmunds®, che se chiaro & il significato di
Hewddy (sorridere), non altrettanto avviene per i primi due verbi;
tuttavia, sulla base delle fonti che trattano di Socrate e della sua
“ironia pratica”, ipotizza che con ogni probabilitd essi indichino un
tipo di derisione legata soprattutto al movimento delle sopracciglia
ora inarcate, ora aggrottate, al lento muoversi obliquamente dello
sguardo, al socchiudere gli occhi con aria sorniona. A quel modo cio&
di atteggiarsi proprio di Socrate sul cui volto satiresco e sulla cui
gestualita ironica viene ricalcato il carattere in questione. I tre verbi
sembrerebbero indicare dunque il tipico gestire sulla scena dell’attore
che impersona I'i{fog dell’ eipwvikdg legato strettamente al Socrate
delle Nubi di Aristofane da Filodemo, come esempio per eccellenza
del comportamento del oepvokdnog, colui che “affetta superiorita”,
che BpevBbeaBar si pavoneggia gonfiandosi tutto nella sua alterigia.

Nel n.animal. 1.29 Eliano descrive la civetta. Essa & simile
alle streghe, ha la stessa capacita incantatrice, riuscendo a “cat-
turare” con la sua malia gli uccellatori stessi, che la tengono sulle

* Ps. Ar. phys. 808 a 27-29. Poll. onom.4. 145-150. Vd. B.Brea, 1981, pp- 143-
145.

" Pgll. 4.150: 6 8¢ Nyepdv Bepanwv onelpav Exel TpIx@Y TUPPEV, avatéTaKe
10 09plic, cuvayel 10 Emokbviov, Tol0TTog év TOiC dovdoig oiog O EV
T01g £AevBépotg mpeaPing fyepudv.

™ Phil. de vitiis 10 col.22. 11-13 Jensen.

® L. Edmunds,1987, p.13



Stili e "Parastili®: deformazioni, caricature. tracce di teoria e prassi musicale nel niept gpunvetag di Demetdo 217

spalle come un magico amuleto. Di notte attira con la sua voce gli
altri uccelli che accorrono da lei e le stanno vicino, e di giorno
“altre reti agita davanti ai volatili, poxopévn ‘facendosi beffe’ di
loro” xai GAAote GAANV i8éav mpoodnov o1pégovoa, V9 T ®OV
knAoBvion kol mopopévovoty éveol mhvteg Spvibeg, fpmpévor
dtel xal péAa ye ioxvpd € @v éxeivn popeéler. 1 tipi di
incantesimo della civetta sembrano legati alla sua capacita di am-
naliare in due modi diversi. Nell'oscurita che tutto cela essa attira
col suo canto, come le sirene, di giorno invece, il confronto con TG
pappakiolv fa pensare alla forza dello sguardo, alla capacita di
sedurre o vincere lanciando il “malocchio” dalla spalla degli uccel-
latori. Il tipo di derisione a cui allude il poxwpévn stando a cid che
scrive Eliano, sembrerebbe legata alla capacita della YAaDE di gira-
re la testa di centottanta gradi, cosi da mostrarsi ora di fronte, ora di
“nuca”. Cid crea stupore e al tempo stesso paura negli altri uccelli
che non riescono a comprendere quel comparire e scomparire degli
occhi, Papparente inarcarsi e distendersi delle piume che circondano
il bulbo oculare variando lo sguardo della civetta a seconda del lato
o del profilo mostrato, in modo ora minaccioso, ora corrucciato, ora
addirittura infuriato. A questo alluderebbe Eliano, secondo il mio
parere, specificando che la presa in giro consiste, nello stravolgere
e confondere le direzioni, “girando la faccia ora da una parte ora
dall’altra cosi da mostrare (GAAV 18éav) un’immagine diversa”, in
un diverso lato o profilo. La civetta dunque affascina con 'ammicca-
niento sconcertante che deriva da questa sua straordinaria capacita
e al tempo stesso stupisce e spaventa per le sue trasformazioni. I
suo sguardo non pietrifica come quello della Gorgone, ma raggela gli
altri volatili, impedendo loro di muoversi per sfuggirle. II “mutare
Pespressione del volto” (F. Maspero™) o I'“atteggiare la faccia ora in
un aspetto ora in un altro”, (Edmunds) non sono che la conseguenza
di tale otpogn} (oTpépovoa), termine con cui nel linguaggio delle
corse e nel gergo equestre in particolare, si indicava il punto di svolta
del corridore o il girare di mezza volta ciot di 180 gradi del cavallo
nelle sue evoluzioni®. La tecnica usata dalla civetta per attirare le
sue prede & la stessa delle maschere bifacciali della commedia con

“ Nell'edizione della Biblioteca Universale Rizzoli a Ael. n.a., Milanc: 1998, ’
® Cfr. Xen.minn. 1.6,7.15, hipp.3.14, vd.Salomone, 1980, s.v., &vactpoen,
KAunTa.



218 Serena Salomone

il diverso disegno delle sopracciglia, una inarcata e I'altra distesa ad
accento circonflesso cosl da rendere, pur nella fissita del npécamov,
un modo di guardare con un’espressivita diversa perché diversificata
dal profilo che I'attore mostrava sulla scena®. Cid permetteva di in-
dicare convenzionalmente un divenire emotivo, un cambiamento di
carattere, anche se semplice e stereotipato. I termini adoperati da
Eliano rimandano ad una raffigurazione della seduzione operata dal-
la civetta attraverso un irresistibile abbinamento di voce e movimen-
to del volto, che opera una sorta di camuffamento, una metamorfosi
enigmatica (Loppaler), allo stesso modo del personaggio teatrale, in
particolare del personaggio comico come chiarisce Demetrio. Ai §§
163- 168 egli parla della differenza tra la finalita che si propone 0
evyapiotog (lo scrittore tutto grazia) il quale desidera edgpaiverv
(allietare) cosi da ottenere &mouvog (lode) e 6 yehwronody (lo
scrittore buffonesco) che desidera YeAaoBfvon (far ridere) cosi da
ottenere YéAwg (risate). Il riso & nemico della tragedia (§169), egli
ribadisce, anche quel tipo di riso un po’ amaro, conseguenza del
YeAotov dei saggi, i quali imitano il “comportamento del cane” che
scodinzola e morde nello stesso tempo, un modo di ridere a denti
stretti in una commistione di serio- faceto che assomiglia al riso
disincantato dell’ironico. La “maniera Cinica”, il tipo di saggezza
a cui si riferisce Demetrio a questo punto del trattato, ripropone la
stessa differenza aristotelica dell’etica nicomachea tra il senso del-
Pumorismo dell’'uomo liberale, in Demetrio la “persona seria” che si
serve del ridicolo come di uno strumento costruttivo e coraggioso, €
quello del buffone che non manca occasione per risate sgangherate
e fuori tempo™. Soprattutto nell’antifrasi ironica occorre una misura
che tenga conto dell’ethos del personaggio perché se troppo calibrato
e studiato il comico pgaiver Tva yoxpéTTO FiBoug KOl Gvar-
Yoyiav rivela una certa freddezza e rozzezza di carattere. Lironia
d’altro canto, pid che un ridere & un sorridere amaro come il sale
della sagacia dellironico e pungente come gli strali delle battute
che colpiscono il segno, come le “freddure” dei epovipot, le quali
spesso si sostituiscono, ammette Demetrio, alla forza sentenziosa di
un detto o una massima™. Esse raggelano come gli occhi “da civel-

™ Poll. 4.150 per es. la maschera dell'yepov Gepénwv, ha tale caratteristica;
cfr.B. Brea, cit., tav. XXXV p-203.
" Ar. eth.Nic.14.1128a.

® TL&§170 & yap totadta yeAdia xpeiag hapBaver 1&Ev koi yvOUNG.



Stili & "Parastili*; deformazioni, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nept epunveiog di Demetrio 219

ta” di Atena, la dea occhiglauca, il cui sinistro scintillio, lo stesso
delle armi di ferro e di bronzo dei guerrieri dell’lliade, ritorna nel
luccichio del mare yAowwkf, al quale Patroclo assimila I’insensibi-
lita di Achille, che ostinatamente rifiuta di combattere®. E’ d’altro
canto negli uccelli che Aristofane “premia” il Poeta con una tunica
e un pellicciotto perché si scaldi dal momento che dai suoi versi
promana un senso di gelo che senibra far rabbrividire il personaggio
e il suo pubblico®. Demetrio, nel trattato, fa riferimento due volte a
Menandro®. A §193, all'interno dello stile ioyvég, egli lo cita per
giustificare il fatto che la commedia menandrea richiedesse neces-
sariamente di venire recitata in quanto composta in uno stile sciolto,
asindetico e paratattico, oscuro alla lettura; al contrario di Filemone,
scrittore pignolo e preciso che esplicitava attraverso un uso ocula-
to dei cbvdecpot cid che in Menandro era affidato al n&6oc del
testo e dell’attore sulla scena. La distinzione tra stile recitativo e
stile scritto (e quindi adatto alla lettura) sembrerebbe muovere da
Aristotele (rhet. 1407b 11) il quale aveva basato sulla necessita di
chiarezza ed esaustivita di un’orazione I'intervento della declama-
zione 1a dove il testo non fosse pienamente comprensibile alla sola
lettura (rhet. 1413b 12). Demetrio sposta I’applicazione della norma
Aristotelica dal foro al teatro. Un testo costretto in una struttura sin-
tattica troppo esatta ed esplicita, che non lascia spazio all’allusivi-
ta metaforica, al linguaggio suggestivo del silenzio, & assolutamente
freddo, perché privo nella sua lucidita, del divenire delle emozioni®2.
Esso lascia spazio solo al ragionamento, alla razionalita. Non occorre
interpretarlo per enfatizzare sensazioni che non esprime: §194 ngv
8¢ amaBég dvumokpitov. Al contrario DTOKPLTIKOV T ADOC®: la

® Hom./l.16.30-31: la freddezza e insensibilitd di Achille vengono paragonati da
Patroclo a una nascita abnorme, non da Teti e Peleo, ma da yAavxi) 8&racoa
e nétpant MAifatoL .

% Aristoph. av. 935: ndviog 8¢ pot pry@dv Soxeig. Cir. altrest Thesm. 170,846;
Ach. 138ss.; Eupol. fr.261K.-A. _

® T1.£.§153: & citato il prologo della Messenia come es. di yYpigog. i o

® Gioia M. Rispoli,1992, p.87 e n.7p.87 trattando delle Aé&elg fOkai ricorda
I'accusa di yoypdtng mossa tradizionalmente a Euripide per la sua tendenza a
discorsi e dialoghi eccessivamente costruiti. Cfr. Ar. ars poet. 6.1450a 9. 16-25.

8 Lespressione sembra ricalcata nell'&taxtov 1aEig del trattato sul sub!zn}e dello
ps. Longino 20 a conclusione:.l t&&1g &raxtov Kai égnalw 1 ata.éia
nowav mephopPaver tafiv. Luso variato delle figure, dice lq ps. Longino,
crea lillusione di improvvisazione sotto l'urgere e I'incalzare dei sentimenti e
quindi P'oratore riesce pid convincente cfr. anche ¢.17.



220 Serena Salomone

liberta da qualunque tipo di costrizione, non solo sintattica, come
sembra indicare I'enallassi del genere, & ricca di pathos e richiede
quindi l'ausilio dell'interpretazione vocale per far capire al pubblico
il tono della battuta, I'intenzionalita del testo vale a dire il suo carat-
tere, in un divenire emotivo che & imprescindibile per ethos eirono-
kos, perché I'ironia €571 8¢ (elpwveia) Adyog mpoomolopevog T
gvaviiov o0 Aéyel (Spengel)® e dunque: eipoveia oti @paoic
101 pnToig Aeyopévn Todvavtiov ped’ dmokpicewc. Ne & dimo-
strazione la commedia Nuova con Menandro in testa. Quasi certa &
Vinfluenza teofrastea (frr.712-713 Fortenbaugh) nel legare al pathos
I'dndKkpioig, ma & da Aristotele che Teofrasto muove a sua volta.

Nel definire I"0nékpioig Aristotele ne aveva scandito gli am-
biti®: “la recitazione concerne la voce e il modo con cui deve es-
sere usata per esprimere ciascuna emozione” (il termine & m&80c).
Questi modi risultano essere vere e proprie variazioni e modulazioni
(netaPorai) di volume e tono, armonizzati in un ritmo. “Gli obiet-
tivi a cui deve mirare la recitazione sono: volume, armonia, ritmo”,
egli scrive, il che equivale a riconoscere che il carattere vocale &
dato da questi tre elementi con le loro kiviicelc. Aristotele ammette
che la recitazione ( o declamazione) ha acquistato al suo tempo una
tale importanza che “gli attori sono oggi pit importanti dei poeti”
e, aggiunge “cosl accade anche nei dibattiti politici, a causa della
decadenza delle forme di governo”®. Con queste parole egli opera
un’analogia tra mondo teatrale e forense che allarga ai generi lette-
rari e quindi agli stili con la frase successiva “quando lo stile viene
preso in considerazione ottiene lo stesso effetto della recitazione”®.
La corruzione e la decadenza hanno reso necessario enfatizzare pas-
sioni e sentimenti come fa I'attore sulla scena, anche nella decla-
mazione forense. Nell’opera scritta invece sara lo stile a suggerire
al lettore “come leggere” un testo. Se la recitazione necessita del-
la voce, la scrittura ha bisogno di uno stile che la “interpreti” al

# Sulle varie definizioni di ironia cfr. H. Lausberg, 1973%]1 pp.446-450 (§902); 1I
p.729 (§1244). Don. gramm.3.6=GL 4.402, 2 Keil, Quint. inst.8.6.54.

% Ar. rhet.3.1403b-1404a, pp.294-296 ed. Mondadori, Milano 1996.

% Ar. rhet.1403b, p.296 ed.Mondadori, Milano 1996: i yap ot mept &
okonobolv tavta & * foti péyeBog &ppovia puBNSG. ....kal KoBATEP
Exel peillov dOvavtar viv 1oV otV oi vmoxpitai, xoi watd TOLG
TOALTIKOVG Ay@vag, Sid TV Hox8npiav_tdv moAittav.

" Ar. rhet. 1404a Exeivn (7 2££15) piv obv Brav EABR TabTod nothoeL T
OroKpLTLKY.



Stili e "Parastli*: deformazioni. caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nepl eppnveiog di Demetrio 221

lettore, facendogliene capire 1"Boc, le intenzioni. §193 xivel YOp
brokpiov i Aboig Demetrio recita con fare sentenzioso la nor-
ma, e spiega con un uso grammaticale e sintattico che non adopera
congiunzioni e correlative, ma solo brevi enunciati paratattici, una
pluralita® di idee e concetti poco chiari senza Pausilio della voce.
Ma & soprattutto il teatro a insegnargli che alla voce vanno aggiunti
anche altri strumenti diegetici e chiarificatori. La recitazione da sola
con la sua xivnoig “continuata” non basta ad esaurire le sugge-
stioni pill nascoste e segrete delle allusioni e delle emozioni®. Se &
vero che il supporto teorico per descrivere gli stili come personaggi
teatrali e le loro deformazioni o parastili come caratteri comici, muo-
ve principalmente da Aristotele con la mediazione di Teofrasto?!, &
altrettanto vero che Demetrio tiene conto anche di una prassi musi-
cale che scandisce la scena ritmando la recitazione e il gestire dei
suoi personaggi e degli stili del trattato, la quale, al suo tempo, si
era emancipata dalla teoria confluita nelle scuole di retorica, nella
trattatistica e nell’organizzazione filosofica teofrastea®. Lo si deduce

® Cfr. anche §§59-62 dove Demetrio sembra tener conto di Ar. rhet. 1413b.12.1414,
pp-344-345 ed Mondadori cit.

® Arstox. harm. 1.8. 15-17,p.13 R. Da Rios: xivnoig cuvexfc distinta dal canto
xivnoig Saompatiki.

% A.Q. de mus.2.7 p.65 W.I. “questi quattro obiettivi deve assolutamente tenere
presenti chi educa attraverso la musica: un pensiero e una dizione convenienti
e oltre a cid armonia e ritmo. Il pensiero viene assolutamente prima di tutto,
senza il quale non c'¢ scelta o rifiuto di nulla: la dizione & rappresentazione
per imitazione (mimema) del pensiero, ed essa & necessaria innanzitutto per
P'ascolto di chi & vicino e per la sua persuasione. Ed essa adottando tonalita
acute e gravi ha generato armonia, stemperandosi insieme agli intervalli e
ordinata con i discorsi armoniosi ha generato ritmo.”Vd. altresi 1. 13 p.32
W.I a proposito del ritmo musicale: Stxtpeltar 8¢ 6 PvOpdG &v pév Aéker
1dig ovidoPalg, &v 8¢ péder 101G Adyolg 1@V &poewv mpdg g Béoerg,
g&v 8¢ xivioel 10lg 1e GYMHACL Kal 101G TOOTOV Wépaoily, & &f Kkal
onueEla karettar “nella dizione il ritmo & scandito dalle sillabe, nella melodia
dai rapporti tra arsi e tesi, nel movimento dalle forme e dai loro limiti che si
chiamano appunto semeia (punti o tempi primi).” Per forme si intendono anche
le figure della danza scandite dal ritmo e i gesti dell’attore in scena. Traduce
Th. J. Mathiensen, 1983, p.94 (ultinie tre righe): Rhythm is dividf:d in (.liclion
by syllables, in melos by the proportions of arses to theses, and in motion by
the forms and their limits, which of course are also called points. Cfr. Aristox.
rthyth9 , e sul ritmo che scandisce i gesti della recitazione cfr. Plut. quaest.
conr. 9.15 e A.Q.2. 4,10, 16pp.55-56,73-74, 81-86 W.I.

' Cfr. Doreen C. Innes, 1993, intr. pp.311-335.

® Vd. Donatella Restani, 1983, pp. 170-171.



222 Serena Salomone

non solo dai frequenti riferimenti al mondo del palcoscenico, ma
anche da un uso di lessemi che solo se letti in chiave musicale
permettono una piena comprensione dei suoi suggerimenti®. D’altro
canto la doppia valenza grammaticale e musicale nella terminolo-
gia del trattato, non fa altro che confermare I'importanza che per
I’Autore rivestiva la commedia col ruolo prezioso da essa ricoperto
nel processo di definizione dei due linguaggi®. Egli si pone in un
momento preciso di questo processo teorico-pratico, facendosi da
tramite tra passato e presente, in una fusione che cerca di armo-
nizzare |’ essenzialitd alquanto ruvida, ma ricca di forza dei classici
e dei caratteri etnici espressi dai relativi vopor con 1’abbondanza
ermeneutica e con l’eleganza un po’ di maniera della nuova musica
riflessa nei caratteri stilistici e teatrali.

Nella prima parte del trattato, Demetrio definisce il concetto di
stile e gli elementi che lo compongono e connotano. Per fare questo,
muove subito da un’analogia di fondo tra poesia e prosa che & data
nei suoi termini generali dal fatto che entrambe hanno una struttura
metrico-ritmica®. Si tratta di uno stesso linguaggio che pud e deve
essere espresso con ritmi e misure differenti tra loro. “La poesia &
distinta dai metri ( trimetri, esametri e altri tipi), lo stile della prosa
¢ scandito dai cosiddetti k@Ac.” Da questa constatazione di parten-
za deriva I'importanza dell’orecchio nel cogliere la consonanza tra la
“misura” della prosa e ’armonizzazione delle idee e dei contenuti
via via espressi secondo un prepon che deve tener conto di tre ele-
menti: parola, armonia, ritmo, gli stessi che afferiscono alla musica,
per sua propria definizione®. Dalle diverse modalita con cui si com-
pongono parola armonia e ritmo, gli stili derivano le loro tipologie
allo stesso modo dei caratteri musicali che sono espressi da una
struttura melodica, da un ritmo e da un tono o colore specifici e in
base ad essi classificati nei vépot o armonie”. La prima norma sti-

% Per una bibl. di base sui lessici musicali cfr. S. Michaelidis, London 1978; 0.C.
Steinmayer, 1985.

% Restani, cit., p.141.

» IL €. §1: “cos) come la poesia viene distinta sulla base dei metri (per esempio:
trimetri, esametri o altri tipi di verso), i cosiddetti cola dividono e distinguono
lo stile della prosa...” tr. G. Lombarde.

% A.Q. I 4-5 pp.4-7 WL In genere i trattati musicali distinguono la musica in
leoria, pratica e interpretazione. Cfr. Rosetta Da Rios, cit. n.2p.5.

°" Pl resp.3.398e ss, Eracl. Pont. apud Athen. 14.624¢; Aristopl.nub. 1352-1353,
ve.1410-1411.ps.Plut. de mus.6. Anche dalle odi di Pindaro si ricavano notizie
sulle armonie tradizionali cfr.0L.1.100 ss. 3 v.5; P.2 vv.69ss.; ecc. G. Comotti,
2000, intr. p.XX. e pp.I-L.



Stili e "Parastili*; deformazioni, caricature, tracce di teoria prassi musicale nel mept éppnvetac di Demetrio 223

listica, dice Demetrio, & stabilire la misura dei k@\qL. YEAGTOV Yap
70 pETpov GRETPOV una “misura smisurata™a ridere %data la con-
traddizione che rientra nell’iperbole comica del parastile yoypov,
come abbiamo visto. All'interno di ciascuno dei quattro tipi stilistici
¢ fondamentale I'importanza attribuita dall’Autore agli elementi ar-
monici e ritmici, studiati ed esaminati a partire dai singoli kola®,
via via fino al momento delicato e culminante della o0vOeotg. Per
riuscire chiaro perd, Demetrio deve innanzitutto definire con preci-
sione il concetto di contenuto e di forma visto che & soprattutto la
forma a distinguere gli stili, a darne la chiave di lettura. A §10 egli
definisce il periodo: EoTiv Yap 7 mepiodog chotua &k KOAoV i
KOPP&TOV eDKaTacTpOQRS TPog THY Stévolav Thy Omokepévny
aneptiopévov. “il periodo & un insieme di kola e kommata svolto
£DKATa0TP6QAG in un bel circuito frastico per esprimere il pensie-
ro sottostante” (Lombardo). c0otnpe, musicalmente parlando & la
scala musicale!® e P’avverbio di difficile resa e0KOTAoTPOPWC alla
lettera significa “con belle curve o giravolie”. Entrambi i termini
potrebbero avere una loro collocazione nell’ambito musicale!®, Se
confrontiamo I’enunciato di Demetrio col de musica di A. Q2. dove
egli da la definizione di ritmo, non sfugge la perfetta corrispondenza
sintattica: puBuog Toivuv €0Ti oOOTNHA €K XpoVOV KaTd Tiva
16Ev ovykeévov (kol 10 T00TOvV 1éBn kodoTuev &poty
xai Béov, ywépov kol Tpepiav). “I ritmo & un insieme (una sca-
la) di tempi composti secondo un certo ordine: (le loro qualita sono
dette arsi e tesi, suono e silenzio)”. Il ritmo serve per permettere
alla melodia di esprimersi dandole un ordine e una forma perché la
scandisce in un movimento ordinato che ne rende comprensibile il
messaggio. E soprattutto il ritmo con le sue diverse andature a col-
legare tra loro, ordinandoli nella linea melodica musicale Kivnoig
copatog, pedwdia, AéEic. Lanaloga struttura sintattica nell’enun-
ciato di Demetrio, farebbe pensare che egli tenga presente le defi-

= TLE §4. . e . . A

® In ambito musicale il lessema kolon (pl. kola) indica uno o pid brani musicali
in contrapposizione a oide (pl. oidai) i brani vocali. Vd. A.Q. de mus.2.13 p.77
WL

10 Cfr. A.Q. 8.p.13W.I. definizione di obompa. e

' A.Q. 19.18 p.52 WL definizione di poesia e poema kol & pev Gptoiwg
m t6Eer, 1 8¢ Evaviiwg Exel, 6poim<; pEv &g dtav 10 mpdtov 1iig
GvioTpdPoL 1@ THG GTPoPTS arododl] rpdTQ.

'2 1.13.p.31 Wlcfr. anche 1.23 p.45.



224 Serena Salomone

nizioni musicali dei trattati'®. Stando anche a quanto aveva detto
Aristotele nella retorica e probabilmente a quanto aveva scritto Teo-
frasto!®, sembra che per lui lo stile della composizione letteraria sia
dato fondamentalmente dal ritmo perché & quest’ultimo a definirne
ethos e le tipologie'® §11xoi xaBorov obdev 6 mepiodog £oTi
ANV mowd odvenoig “in breve il periodo non & nient’altro che una
composizione di un certo tipo”. Esso & caratterizzato da xopnt xoi
ovo1popt..kath T0 Télog §10 “...ha come una curva e una con-
centrazione verso la fine” (Lombardo) Attraverso questa sua struttura
curvilinea e circolare § 11e000c.0 Tiv mepiodov Aéyov gppol
veL. chi si esprime per periodi fa capire subito dove & iniziato il
discorso, dove finira e qual’e il suo scopo” cio& qual’® il suo carat-
tere o stile!®. Lavv. e¢080¢ indica il modo proprio dell’espressione
musicale di comunicare per allusioni e suggestioni (epgoiver) di-
rettamente percepite in un’oic6noilg immediata. ™Al tempo stesso
ritroviamo la terminologia del curvo, del circolare, del circonlocu-
torio che sembra contraddire questo modo rettilineo di esprimersi.

Il termine xopunn indica, tra Paltro, le articolazioni degli esseri
viventi. Aristotele!® osserva che le xapnai in natura servono agli
animali e all’'uomo per muoversi trasformando in atto il movimento
potenziale; sono cio un veicolo di movimento cosl come avviene per
il suono, il quale esiste in potenza nei corpi sonori, ed & tradotto in
atto dall’urtarsi di questi tra di loro, perché veicolato attraverso il
movimento dell’aria cosi sollecitata. 11 vocabolo & adoperato come
sinonimo di otpogn (di cui si & gia parlato) nel gergo delle corse e
in quello equestre per indicare, come si & visto, il punto di svolta o
di ritorno del corridore o il mezzo giro del cavallo, in un andamento
ellittico o ondulatorio anche collegato!® alla corsa del dicvAog e

103 Ci sarebbero cio? fonti comuni visto che molto probabilmente A. Q. & posteriore
L. Zanoneelli, 1977, pp.92-93.

104 Gioia M. Rispoli,1995,pp.219-273. Vd. altresi: D.M. Schenkeveld, 1968,
pp-176-215; 1990,pp.86-108. F. Sbordone,1969, pp. 278-372.

15 Cfr. n. €& § 6, § 184: a proposito di Platone “se tu invertissi l'ordine...
disperderesti la grazia dell’espressione che proprio nel ritmo consiste: non si
basa infatti sul pensiero né sul lessico™.

1% Ar. ars poet. 15.1454a 17-20, 61450b 8-12; rhet.2.21, 1395b 11-14. Cir. Quint.
Inst. 11.1.30ss. Vd. Gioia M. Rispoli, 1992, pp.85-94 e n.9 p.88.

197 D.H. de comp. verb. 25 p.228 G.P. Goold.

18 Ar. n.ld. xiv. 698a 18-21.

1% Paus. 5.17.6. Cfr. Ar. rhet. 3. 9.2, 1409a xopntip. Vd. Lombardo, n.34 p.95.
La citazione di periodo fatta da Demetrio & per sua dichiarazione tratta da
Aristotele rhet.3.9.3, 1409a.



Stili e "Parastili"; deformazion. caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nepi épunveioe di Demetdo 225

all’andamento sinuoso della scrittura bustrofedica. Al di la dei pro-
blemi interpretativi che i due termini possono rivestire nel trattato,
occorre notare che essi indicano metaforicamente nella commedia i
tortuosi funambolismi musicali di certi musici e poeti, e, in partico-
lare, i preziosismi espressivi della nuova prassi musicale soprattutto
legata al genere cromatico, che attraverso un uso della petofoirs
intesa come rapida variazione o modulazione di scale, generi e toni,
rifiutava le strutture fisse e ordinate dei nomoi tradizionali per rag-
giungere un’espressivita totalmente libera e audace. I variegati
passaggi delle petaBoAai condannate dai tradizionalisti, erano pa-
ragonati nella commedia agli andirivieni ondeggianti delle “svolte”
e delle curve di certi percorsi e ai “sentieri di formica” con cui si
indicavano le artificiositad dei nuovi musici, che come tante formi-
che si dilettavano di questi scavi labirintici e contorti'!!. Dapprima
riferito solo alla voce strumentale, successivamente il lessema viene
esteso anche alla voce umana e ai suoi caratteri distintivi come ci
attestano Esichio x 617 xapuntewv e la Suda x 294, che collega
alla effeminatezza di Nerone I'acutezza femminea di escursioni vo-
cali nella tradizione attribuite all’aulo (xépnte. Gd&g Exapntev,
onoécag O Népwv eAvYlé te kol Eotpeev). Dall’ambito musi-
cale 1 termini xopunn e oTpoeN passano a quello retorico!’? che ne
mantiene il carattere di modo ricercato di esprimersi “a tutto tondo”
in una perfetta circolaritd, simbolo nella sua struttura equidistante
dal centro, compatta e concentrata, di equilibrio formale!®s,

Dopo aver chiarito la differenza tra entimema e periodo (“il pe-
riodo & un modo di comporre secondo una struttura circolare, da

10 Cfr. Donatella Restani, 1983,pp.147-177. o o
M Sull'uso degli stessi lessemi usati in ambito retorico-stilistico per definire il

periodo, con valenza musicale cfr. ad es.Eupoli fr. 336K: xai povowkn npdyp’
gomt BaBh Tt xai xapndAov; Arstoph.nub.74, 331-334, 969-973; Thesm.53ss.
66ss.,Poll. onom.4.66. Sui “sentieri_di formica” per individuare i virtuosistici
cromatismi musicali cfr. Aristoph. Thesm. 100 pbdpunxog datpanots, Pher
Chir.23 .&yov éxtpanélovg puppunkiag. Cfr. J. Taillardat, 19652, p.456.

2 Cfr. D. Restani, cit., p.163. .

3 Sulla petaBorn cfr.D.H. de comp. rerb.19 p. 148, 150, 152 oltre al gia citatol2
p- 82 G. P. Goold. In musica cfr.Aristox. harm. 43.14; 47.19 ed.R. Da Rios.
A.Q. de mus. 1.524-25, p.6 WI1.11.12p.22WI, 1.19 p. 40 WI Vd.Th. J.
Mathiensen, 1983, p.18. Sui tipi di peroforai in ﬁlgsqﬁfl cfr. I?l. Theaet.
181C-D, leg. 893B-894C dove Platone ne distingue dieci tipi diversi. L’zfmbito
per eccellenza delle petoBorai & la medicina cfr.P. Demont, 1992, cit. pp.
305-317 e particolarmente pp.307-308.



226 Serena Salomone

cui riceve il nome, I'entimema invece riceve significato e compat-
tezza nel pensiero”) Demetrio aggiunge: (§32) xoi 10 pév donep
emAEyeTon, 10 evOdpunpa, M mepiodog 8¢ adtoev Aéyetar. Le
numerose rese''* di questa enigmatica frase sono la dimostrazione di
cid che afferma lo stesso Demetrio nel trattato: la sinteticita & pin
piacevole che chiara'. Se la lunga premessa & condotta per distin-
guere concettualmente il contenuto dalla forma, differenziandoli nei
loro compiti cosi da arrivare alla definizione di stile, & innegabile
la suggestione della musica e della funzione che in essa riveste la
ritmopea nella formulazione del concetto di periodo (come sembre-
rebbe confermare il cfr. coi trattati musicali.) Il periodo nella prosa
ha la stessa prerogativa del ritmo nella musica: racchiude nella sua
circolarita elegante, e veicola con la sua struttura curva, la xivnoiwg
dell’espressione letteraria scandendola attraverso i collegamenti sin-
tattici dei x@ho in oxfApota di vario tipo. Se si tiene conto di
questa corrispondenza ritmo-stile-struttura (o forma) dell’espressione,
la resa dell’enunciato potrebbe essere la seguente: “I’entimema & per
cosi dire, cid di cui si parla™". lett. “I'entimema per cosi dire parla
su qualcosa” vale a dire I'entimema tratta dei contenuti, “il perio-
do invece & un modo di esprimerersi”, lett. “parla proprio da I1,”
ciog¢ & direttamente il discorso espresso per mezzo della sua struttu-
ra circolare, frutto di una scelta non obbligata (§33 “pud accadere
a un entimema di essere anche un periodo perché & composto in
una struttura periodale, ma non per questo ogni entimema sard un
periodo cosi come pud accadere a un edificio di essere bianco se &
bianco, ma non per questo occorre che ogni edificio sia bianco”). Il
confronto che Demetrio fa ai §§ 12-14 tra lo stile antico e quello
del suo tempo con ogni probabilita sottintende anche la polemica

' Cfr. n.91 p.102 G. Lombardo, cit. la sua resa & “E mentre I'entimema & come
un dire supplementare, il periodo & il dire di per se stesso.” D. Innes, On
Style,1995, p.371 “The enthymeme is, as it were, added to verbal form, the
period is exclusively verbal.»

§254 sulla forza della mancanza di esaustivita.

Aristox. harm. 2.34 23-24 xa86Aov § einélv | pév pvdponotic TOAAGS
Kol Taviodandg KIVAGELG Kiveltal, oi 8 médec ot onpovopeda Tobg
puépobg GmAdg 1€ Kol TaG adthg Gei “in generale, mentre la realizzazione
del ritmo impiega una grande varieta di movimenti, i piedi che adoperiamo per
segnare i ritmi sono sempre semplici e gli stessi” tr. Da Rios.

Dando alltni di émAéyetan il valore di parlare “su” qualcosa e non “in
aggiunta”a qualcosa: cfr. Aristox. harm. 1.15. 15 cuvtdpwe p&v odv ELRELY
poviig n1dalg €nl piav thowy 6 ¢Bdyyog Eoti “per dirla in breve, la nota
¢ la caduta della voce su di un grado”.

115
116

1z



Stili e "Parastili”; deformazions, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel mept ppnveiag di Demetrio 227

tra i fautori dei diversi generi musicali'’®. Dal diatonico, il pid an-
tico di essi, all'epoca di Demetrio le preferenze erano passate e si
erano divise tra il genere enarmonico, propugnato dagli aristosse-
nici e il cromatico'’®, sostenuto dai cosiddetti innovatori, dai nuo-
vi musici'®. Demetrio a §15 si inserisce nella “querelle” con una
posizione moderata e conciliante, che unisce I'eleganza periodale
elevata e compatta alla semplicita brachilogica ed essenziale degli
antichi. Il ritmo dell’espressione deve essere armonizzato all'impor-
tanza dell’argomento trattato. Demetrio perd preferisce un’espressivi-
ta alquanto sintetica e lineare. Il ritmo veloce collegato da lui alla
saggezza e alla forza va intervallato a brevi pause dense di signifi-
cato perché §241 10 yap pijkog €xAder v ceodpdtnta, 10 5
Ev OAiy® mOAD épgonvopevov dewvotepov “la lunghezza dissolve
la veemenza mentre suggerire molte cose in breve ha un effetto di
maggiore forza”. Un andamento di questo tipo, vista anche la scel-
ta lessicale dell’Autore, parrebbe tenere conto della teoria musica-
le aristossenica, rammentando da vicino le veloci pause del genere
enarmonico. Per esempio a §67 Demetrio raccomanda un uso non
troppo frequente degli oxfpoata (xpficBor péviol 10Tg oyfpact
H7 TUKVOTG) onde evitare una certa disuguaglianza stilistica. Egli
cita gli antichi come esempio perché “pur collocando molte figure
nei loro discorsi, ma collocandole con arte, riescono pilt naturali di
coloro che le evitano completamente”. 1l lessema mokvdg pid volte
usato nel .., ha un significato preciso nei trattati di musica: indica
un gruppo di due intervalli vicinissimi'?! ed in questo senso sembra
adoperarlo Demetrio: va bene variare gli schemi onde evitare mo-
notonia, ma la naturalezza espressiva deve avere un suo ritmo non
troppo veloce per non perdere dignita né troppo elaborato per non
divenire leziosa (§86 petopépetor povok®g)'?. Lo stesso termine

8 Cfr. anche §§244-245.
"9 A. Q. de mus.1.9 pp.15-16 WL

120 Esse sfoceranno in un’epoca successiva a Demetrio nelle categorizzazioni del
de musica di Filodemo (p.84 Kemke) sulla cui base il genere enarmonico &
considerato austero e quello cromatico familiare e vile.

2 ¢fr. Da Rios n.1p.16. Vd. Aristox.harm.48.29-31. Gaud. eisag. 338.3-5 menziona
i cosiddetti mapapwvor adoperati anche in accordo come accompagnamento.
A. Barker, 1995,p.52. . _ . - )

2 A.Q. 19 p.15 WI. d&ppovia pév odv quaual 0 10l PIKpOTATOLg
nAgovaoav SacTijacty and 1ob cuvnppocBar amonia viene cl'uumato il
genere che si espande negli intervalli pid brevi per il fatto che & armoniosamente

composta.



228 Serena Salomone

TVKVOG compare questa volta in uno scoperto confronto con il diti-
rambo a § 78: infittire le metafore, scrive Demetrio, corrisponde a
comporre ditirambi invece che discorsi. La nuova prassi musicale li
aveva cambiati a partire dall’&vaBoAs. Nella sua valenza originaria
il termine indicava I’ “attacco” dell’esecuzione aedica!? rappresen-
tato dal gesto di &vadAAelv compiuto dall’aedo che si accingeva
al canto- recitazione'*; verbo con cui si indicava Iatto di gettare
indietro la testa e inspirare, prendendo fiato per la “performance”.
All’epoca di Demetrio I'avaBoA si era era ormai da tempo trasfor-
mata nell’uso dei nuovi musici in una “monodia astrofica, voluta-
mente prolungata e virtuosistica”, con cui si apriva il ditirambo!?
I confronto tra metafore Tvkvad e ditirambi ha probabilmente una
matrice aristotelica'®, ma pud anche alludere, visto il lessema mu-
sicale, alla metamorfosi da essi subita nei cromatismi della nuova
musica'®’. “I generi nei quali si divide la melodia sembra siano tre,
perché ogni melodia, riguardata nell’armonizzazione, & diatonica, cro-
matica, enarmonica. Di questi il diatonico si deve considerare come
il primo ed il pid antico, perché per primo si presentd alla natura
umana, secondo il cromatico, terzo e pill elevato degli altri I’enar-
monico, perché I'orecchio si abitua a questo dopo molto tempo e con
molto sforzo e fatica”. (harm 1.19, tr. Da Rios p. 28). Aristosseno
abbina questo genere ad una gravita (&védtatov) non solo tonale,
che sembra condivisa nel trattato. Per esempio nel parlare di una
dizione che tenga conto dell’eufonia, Demetrio giustifica in modo un
po’ bizzarro una scelta lessicale che deve preferire al termine ma-
Aarot (vecchi) il pit austero &pyaiot (antichi): ol yap dpyoiot
Gvopeg &vtipdtepor (§175) “infatti “gli antichi’ godono di maggior
nobilta”. Si adduce una motivazione etica come criterio di scelta
lessicale e stilistica, espressa tra altro a conclusione dei paragrafi
tutti musicali nei quali Demetrio esamina gli effetti policromi e or-
namentali dello iato e dei suoni verbali; forse vi & qui un riflesso di
Damone con i caratteri dell’anima espressi dai vopot musicali: gli

12 “nrimo elemento comunicativo tra rapsodo e uditorio” Restani, cit.,p. 148.

't Cfr. L.R. Famell, 1932, p.107; cfr. Pind. Pyth.1.1-4.; L.C.T. Emesti, 1795,
p.506.

135 Restani, p. 149.

126 Ar. rhet. 9.1409a p.324 ed Mondadori, 1996.

"7 Come testimonia D.H. de comp. v. p-150 G.P. Goold.



Stili e "Parastili”; deformazioni, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nepl Epunveiog di Demetrio 229

antichi sono piti austeri e solenni perché tali erano le loro armonie,
sottintenderebbe Demetrio!?,

E soprattutto nell’uso dello iato con le sue infinite possibilita
mimetiche e con le sue variazioni tonali (tTA&opo §177) che I’Autore
sembra tenere presente e trasporre nello stile della prosa elegante o
elevata le tecniche musicali del suo tempo (§176). Egli adopera ter-
mini musicali spostandone per sua esplicita ammissione il referente
dalla musica alla grammatica allorché divide i nomi in lisci, aspri,
ben proporzionati e gravi (o ampollosi)®, secondo I'uso dei musici,
che tiene conto dell’effetto fonico degli dvépata nella loro mesco-
lanza variamente proporzionata di vocali e consonanti e del tipo di
onomatopea con cui essi esprimono un significato. Nella concezione
generale di dbvoyuig degli 6vopata e dei loro fenomeni espressivi
e fonici egli riflette la posizione di un’intera antica tradizione filoso-
fica, ma nelle varie sezioni in cui tratta delle possibilita espressive
della o0yxpovotlg da interessanti suggerimenti innovativi.

L’Autore inizia una prima disamina del fenomeno fonetico da
lui chiamato dvopwvia cuvBEcE®G™ 0 GVLYKPOVOLS PuVNEVTLY a
§68 : “sull’'urto delle vocali ¢’ chi la pensa in un modo, chi in un
altro™; la polemica contrappone la scuola di Isocrate da una parte
con i suoi rigorosi divieti a generici “altri” che non si preoccupano
di evitare lo iato anzi, non mancano occasione per fare scontrare
le vocali un po’ troppo di frequente: 861 8¢ olte TMddn mowELy
v oOvOnowy, QTéxveg ot CURTANGoOVTIA Kol (g Etuxe:
dracnaopu® yop 10U Adyouv 10 TotoDTOV Kol droppiyer Eoikev
“non bisogna rendere la composizione sonora avvicinando le vocali
a caso e senza alcuna arte: infatti sembrerebbe una lacerazione e
una dispersione del discorso”. Nel sentenziare cosi Demetrio gioca
con lo iato £ 1 (o¥te MNY®8N) e con Pallitterazione 3€1 8¢, crean-
do un effetto comicamente modulato ed echeggiante, volutamente
contraddicendosi nell’atto stesso di formulare il divieto. I1 vocabolo

12 PLLach.188d, resp.3.10,398-399; D.H. de comp. verb.l?.14 pp. 90-92 G.P.Goold,
a p.92.5 egli cila "AplotéEevog O 10VOLKOG ('IHO(palvstal....;Eraf:l. Pont. 163
Wherli= Ath.624c ss.; A.Q. de mus. 2.13,p.78,4ss.W.L; Scholia in Dionysium
Thracem,p.117,18 ss. Hilgard; lambl. de vita Phytag. 241ss., p.129,19ss.
Deubner; cfr.H. Abert,1899,pp.81-87,pp.145ss.; vA.C.Cassi'(_),1984, ‘pp'.'113-l33.\

1% §176 Mapk 8¢ 101g povaikoig Aéyetai Tt Gvopa A€tov, xai Etepov 10
Tpaxd, xai GAAo evmayég, Noi GAA 6'yxnpov: o

1% A §48 dove accenna per la prima volta alla possibilita di sfruttarlo per creare
péyeBog.



230 Serena Salomone

daonacpég “dislocation de I'émission vocale”™3!, sembra alludere
molto da vicino alle escursioni tonali nelle petoforai dei nuovi
musici, ai trilli e gorgheggi degli strumenti musicali. 11 divieto di
Demetrio allude anche alla rottura di ogni schema tradizionale in
una dispersione che mescola arbitrariamente e senza ritegno, generi,
armonie, toni in infinite frammentazioni paragonate dai comici a la-
ceramenti mortali. Ad esempio, Ferecrate'®? fa parlare cosi la Musi-
ca in un colloquio con la Giustizia: “Timoteo, o carissima (Giustizia)
mi seppelll e mi lacerd vergognosamente” Srokékvoik’ aioyLoTo e
dopo aver chiarito che si tratta di Timoteo di Mileto “dalla zazzera
rossa” la Musica aggiunge “tutti i mali di cui ti ho raccontato 2 stato
lui ad arrecarmeli, andando per sentieri di formica (cromatismo) e
imbattendosi con me soletta, mi spoglid e mi disarticold kavéAvoe
in dodici toni”®, In particolare il verbo Sioxvoiw, sinonimo di
dracndv’P* ricorre nelle Nubi di Aristofane v.120 collegato al co-
lore col significato di shiancare in volto, nell’espressione 10 xp@jLo
dakekvoopévog con la quale Aristofane vuole contrapporre l'in-
carnato scuro, abbronzato dei cavalieri al pallore degli intellettuali e
dei musici nuovi con i loro cromatismi di difficilissima esecuzione.
Lo scontro generazionale vecchi giovani, adombra nella commedia,
come nel trattato, anche lo scontro tra musica antica e nuova con il
gioco di parole che allude alla contraddizione comica tra un’ esecu-
zione policroma nelle sue petofolrat ricercate e il pallore malatic-
cio di chi la esegue.

D’altro canto il termine stesso con cui Demetrio indica lo iato
ci riporta all’ambito musicale dei trattati tecnici dove xpoToic in-
dica P'atto di suonare uno strumento e &uo kpoEGBOL il suono
simultaneo di due note. Il lessema cbyxpovoic (forma verbale
oVYKkpoUecBot) in Demetrio, diversamente dal significato di Guo
kpobdecBat, indicherebbe non un unisono tra suoni diversi, quanto
piuttosto una successione di suoni vocalici differenti o uguali, varia-
ti nella loro quantita dal pétpov della parola da essi composta in un

Bl Cfr. P. Chiron,1993,p.159 s.v.51aonacpéc: ce mot (de drwaordv déchirer,

mellre en pieces §303) désigne au § 68 la «dislocation» de I’émission vocale
__produite par Ihiatus quand on le pratique sans précautions.

132 Chir. 19-20

% Cfr. Ar. @v.1372-1400, il ditirambografo Cinesia & campione di una musica
piena di tortuosita e inconsistente come aria.

'3 T1.£.§303: “la oOveeoig diviene sgraziala se sembra sminuzzata”.

'35 A. Barker, cit., pp.50-51.



Siili e "Parastili”; deformazioni. caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nept épunveiog di Demetrio 231

tempo e in un ritmo che a sua volta determina I’armonia della gOv-
Becic. Lo iato & considerato nel trattato un tipo di Abdoic: lascia
libere le vocali non costrette da elisioni e sinalefe che renderebbero
K@@} sorda I'espressione. Egli dunque non condanna ad oltranza lo
iato, né lo adopera indiscriminatamente, ma & convinto assertore
delle possibilita eufoniche e disfoniche, anche queste efficaci in uno
stile 8e1vog, per assecondare I’espressione, in un’ aic6noic imme-
diata perché musicale’. §70 Exer yép Tivo 1| Adowg xai 1
ohYKpoVsIG olov (BT émiywvopévny, “nella separazione e nello
iato ¢’® come un canto sul canto™, le suggestioni da esso derivate
sono le stesse degli strumenti musicali, come ben sanno i sacerdoti
egizi che si servono delle sette vocali cantate in scala per inneggia-
re agli dei, servendosi della voce al posto dell’aulo e della lira (§71).
Eliminare la 6bykpovoig equivarrebbe, dice Demetrio, a distrugge-
re la melodia del discorso e la poUca la parola cantata, cioé la
musica. Nello stile elevato occorre lo iato tra vocali lunghe per dare
un ritmo lento e solenne secondo una tipologia dei piedi metrici e
dei ritmi, studiata nei trattati musicali. Demetrio distingue due for-
me di iato: tra vocali uguali con effetti di péyeBog (§73) e tra voca-
li diverse con effetto di mowkiAia e moAvnyio. Variegatezza e “plu-
ririsonanza” sono anche questi lessemi musicali attribuiti alle prero-
gative degli strumenti che accompagnano il canto. In un rivoluziona-
rio articolo il Barker esamina una significativa serie di testimonian-
ze in base alle quali egli giunge alla conclusione che la eterofonia e
poikilia intese come &puo kpovesBat, suono simultaneo di note di-
verse, esisteva fin dai tempi antichi (Archiloco) non solo a livello di
accompagnamento strumentale che variava e adornava la linea me-
lodica di base!®, ma anche in “quite ordinary musical experien-
ce”®, 1l termine stesso cVppovia nella tradizione!® e nelle testi-

13 Teofrasto come il suo maestro Ar. de sensu 447al2 ss. studia le possibilita di
percepire simultaneamente due note ap. Porphyr. In Ptol. Harm. 63,15-30. E
probabile un’influenza teofrastea su questi paragrafi del trattato di Demetrio
che trattano dello iato. . o )

137 Preferisco rendere anche questa volta P'€nt non col significato di “in aggiunta”,
e quindi “canto supplementare” tr. Lombardo, ma “sopra,in sovrapposizione” e
quindi “canto su canto™. . o )

% Da qui la valenza tutta musicale di lessemi come KOGUELV KOOHOG, mouki -
205 mowxiria per indicare gli abbellimenti apportati dagli accompagnamenti
strumentali al canto e alla melodia in genere.Cfr. Pind. Nem.4.14-16; 0l.4.4;
ps. Ar. probl. 19.39;Plut. de mus.1141b.

1 A. Barker, cit.,p.52.

"o cfr. Pl. Tim. 80b.



232 Serena Salomone

monianze dei trattati di musica indicherebbe infatti la percezione di
pill suoni simultaneamente. Viene allora spontanea una domanda:
potrebbe la cOykpovoig secondo cid che scrive Demetrio, essere
intesa anche come un &po kpobeoBat in una cupgwvia del signi-
ficante (i ypéppota) con il loro significato, (gli dvépata da essi
composti) a cui l'orecchio dell’Autore era particolarmente sensibiliz-
zato dalla nuova prassi musicale? Il confronto con gli Egizi e le loro
scale alfabetiche musicali non lascia dubbi che innanzitutto Deme-
trio alluda con lo iato a una successione di suoni vocalici, ma a §73
esaminando le possibilita di poikilia all'interno delle singole parole,
serive: “...I'incontro di vocali diverse produce un effetto grandioso e
variamente risonante come in MG invece in oinv si distinguono
non solo le lettere, ma anche i suoni, essendo I'uno aspirato I’altro
dolce, e cid produce una notevole differenza” e prosegue (§74) “an-
che nei canti & pehiopota €t £voc.. 100 adtol pakpod
ypéppatog le ripetizioni di suono sulla stessa unica vocale lunga
avvengono come se un canto si inserisca nel canto: cosicché I'incon-
tro delle medesime vocali sard come una piccola porzione di canto
e come una melodia”. Gli elementi di diversita all’interno di una
stessa parola hanno la funzione analoga, dice Demetrio, ai suoni ite-
rati o prolungati all’interno della linea melodica di un canto, creano
cio¢ un canto nel canto, un effetto di melodia nella melodia, di ete-
rofonia nella linea melodica principale. La c0yxpovoig acquista
allora la funzione di una kpodoig dnd v OGSAV* come un ac-
compagnamento musicale non al canto, ma al testo. Una stessa nota
attraverso variazioni tonali, crea “fragmentations of the musical
sound, followed by integrations™*2 fino a stemperarsi nell’armonia di
base con una soluzione di gradevole unita. Il termine péAiopa in-
dica una sorta di petofoA7 non strumentale, ma vocale. Demetrio,
equiparandole nel trattato le suggestioni sonore dello iato in prosa,
sembra tenere conto della equivalenza Aristossenica tra discorso e
canto, di cui si & detto all’inizio. Attraverso i suoi effetti uditivi e
cromatici lo iato orna I'espressione. I lessemi k6Gp0g, KOGUETV, ri-
vestono nel m.£. analoga valenza a quella dei trattati di musica dove
indicano un’azione di abbellimento alla melodia e al canto realizzata
con 'accompagnamento strumentale: il significante (ciog i sintagmi)

" Ps. Arist. probl., 19.39 peliopata, Cir.P. Chiron,1993,p.167, s.v.péhiopa
motif mélodique de plusieurs notes, sorte de vocalise, ornant une syllabe d'un
texte chanté.

12 A, Barker, cit., p.53.



Stili e "Parastili*; deformazioni. caricature. tracce di teoria e prassi musicale nel nept épunveiog di Demetrio 233

e la forma stilistica (cioé I'espressione letteraria) attraverso la loro
sonorita e i loro ritmi, accompagnano e armonizzano il testo lettera-
rio, al tempo stesso “recitandolo” al pubblico e adornandolo con le
loro policromie ritmiche e tonali. Se confrontiamo cid che Demetrio
afferma a §74 otov @d@v émepBorlopévov (Sdic, Gote N TEV
Opoiov chykpovoig pikpdv Eoton T (STC Hépog kol péAopa
con la definizione ristossenica di petofor harm.,2.38 Aéyon
(netofornv) &'oiov méBovg Tvog ocupBoivoviog &v T TG
pedwdiag TéEel, risulta evidente come Demetrio I’abbia tenuta pre-
sente nel meccanismo sonoro della Adoic. E che tale fosse il con-
cetto tutto musicale di variazione per Demetrio, sembrerebbe confer-
mato dalla lettura del lessema a §148 dove adopera il termine in
modo improprio se avulso dalla definizione musicale aristossenica.
Parlando della xépig di Saffo egli ne riconosce la fonte principale
nell’'uso che la poetessa fa della petaBor. “C’e in Saffo una grazia
particolare che viene dalla petoforny (Lombardo “cambiamento
d’opinione”). Quando esprimendo qualcosa fa una rettifica e, come
se mutasse pensiero, dice....Quasi che obiettasse a sé stessa di aver
usato un’iperbole impossibile..” Da un punto di vista strettamente
stilistico non di petofodn si tratta ma piuttosto di petévoia o
emtipnoig o £mdiopbwoig (osservano i commentatori) una con-
silii mutatio che perd cambia il tono e il ritmo della frase introdu-
cendo quasi un inciso che o attenua quanto detto in precedenza
(come l’es. di Saffo) o smorza comicamente il tono con una battuta
spiritosa come mostra I’esempio successivo attribuito ad un altrimen-
ti ignoto Telemaco (§149), cosi da creare una rapida parentesi allo
stesso modo di una nota variata rispetto all’andamento melodico. E
soprattutto all’interno dello stile YAopupdg che Demetrio fonde e
confonde lessemi musicali e stilistici perché I’eleganza e la grazia
sono privilegio di una dizione e di una composizione armoniosa. Tut-
tavia sembra filtrare la teoria stilistica anche con la prassi scenica
secondo cid che dicono i trattati musicali. “Materia della Musica &
la voce e il movimento del corpo” e il movimento consiste “in tempi
diversi” i quali regolano i gesti della dnéxpioig. La pr_assi musicale
& divisa dai trattati in applicativa distinta in melopea, ritmopea, poe-
sia e enunciativa distinta in strumentale, odica e recitativa.'¥* La
recitazione & un momento conclusivo di estrema compenetrazione e

'S Cfr. D.M.Schenkeveld,1964,pp.128-134.
M A. Q. de mus.4.5. pp.4-6 WL



234 Serena Salomone

collaborazione di tutti gli elementi che compongono I’arte musicale.
Demetrio adopera il termine petafoAn questa sola volta (§148),
perché preferisce indicarla di solito in altro modo. Un cambiamento
di ritmo e di genere musicale per es. & paragonato a un cambiamen-
to di popen e di sesso a §189 quando, trattando del parastile
Kkak6{nAov, il manierismo affettato che deriva da un abuso di ricer-
catezza stilistica in una composizione anapestica assolutamente non
adatta alla y&pig espressiva, equipara lo stravolgimento che un tale
ritmo opera sul testo ai p08ot che narrano di uomini trasformati in
donne'®. A §195 parlando dello Jone euripideo (vv. 161 ss.) e delle
possibilita interpretative che il testo fornisce all’attore, adopera il
lessema Sapdppooic!® (rpdg TOv Vmokputnv memownpévn) per
indicare i cambiamenti scenici secondo un ritmo a cui uniformare la
recitazione dell’attore che interpreta Ione, il quale deve scandire al-
I'unisono col ritmo oxfApata cdpatog quali guardare il cielo, agi-
tare ’arco con aria minacciosa continuando a parlare. 11 vocabolo
S1op6pewotg & un hapax nel trattato che pud essere spiegato attra-
verso una lettura in parallelo del de musica di A. Quintiliano nella
sezione enunciativa —recitativa'”’. Nella fattispecie il 8t& sembre-
rebbe alludere a quelle petapwpai dell’attore regolate dal ritmo
musicale, il quale accompagna nel suo divenire gesti ¢ mimica at-
traverso (31¢) tutti i movimenti scenici inventati da Euripide per dar
modo all’interprete di dispiegare le sue qualita.

Singolare 2 infine il modo con cui Demetrio mescola le teorie
damoniane sui caratteri musicali con i caratteri della scena comica
e con gli stili.

A § 177 esamina lo iato all’interno dello stile elegante (YAopu-
pdc). Le parole dotate di gravita (0ykmnpov), egli dice, hanno tre doti
fondamentali: larghezza (con cui si intende I’apertura degli organi di
fonazione, in particolare della bocca e delle labbra per pronunciarle)
lunghezza (o durata, cio2 un tempo metrico basato su lunghe, che
da un ritmo lento), e inflessione (TA&opc) quel modo di sviluppare
il suono con le coloriture tonali proprie di chi ha una voce “impo-
stata” come attori, cantanti e oratori. Alla premessa egli fa seguire

1 Come i caralteri delle armonie musicali principali riscontrabili anche nelle arti
architettoniche cfr. Vitr. de arch. 4.1,6.

16 Cfr.G.M.A. Grube, 1961,p.147.

7 Per es. a 1.14 p.32, 2.4 p.56, 2.10, pp.73-74.W.L



Stili e "Parastili"; deformazioni, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel nepl epunveiag di Demetdo 235

Iesempio di Bpovtd che, nella sua spiegazione, ha i seguenti requi-
siti: “(questa parola) trae asprezza dalla sua prima sillaba... dalla
sua seconda sillaba che & lunga trae lunghezza; trae larghezza dal
fatto di essere un dorismo: i Dori infatti TAotéa AohoVoL.tévTo
lett. “pronunciano tutto largo”, (allargano la bocca per pronunciare i
suoni vocali). E aggiunge “per questo motivo non scrivevano comme-
die in Dorico, ma nel tagliente (muxp@c) (ma anche amaro) dialetto
attico: infatti il dialetto attico ha un che di concentrato e popolare,
adatto a facezie di questo genere”. ‘

Nel de musica Aristide Quintiliano classifica i suoni vocali sul-
la base di analoghi elementi. Egli muove perd da una distinzione di
partenza assente in Demetrio'*: i suoni che fanno aprire la bocca in
altezza sono piti solenni e virili, quelli invece che la allargano sono
“inferiori”, pitt deboli e femminili. Il criterio seguito sembra essere
quello mimetico, presente nei problemata ps. Aristotelici, unito alla
“fisiognomica” articolatoria dei @86yya di cui tratta diffusamente
Platone nel Cratilo'. Fonemi come epsilon e eta, per la cui emis-
sione il fiato rimane in certo qual nodo statico e inerte, ricordano la
passivita del carattere femminile (A.Q.) insieme all’acutezza stridula
della voce delle donne, dei bambini, e degli anziani per la debolezza
dell’aria che attraversa sottili dotti di fonazione (ps.Ar.) I suoni gravi
invece (0,w) che chiudono circolarmente il fiato e quasi lo ghermi-
scono con prepotenza in emissioni violente, richiamano la virilita, la
forza, la concentrazione del genere maschile. Nella tradizione antica
tale classificazione di base, che in Aristotele & innanzitutto biolo-
gica in quanto tiene conto delle differenze di eta e di genere (ses-
s0), in musica & espressa dalle armonie o vépor (o modi) musicali
i quali riflettono i caratteri delle etnie, la loro tradizione, storia e
fama, al tempo stesso imitandone le qualita etiche, con i loro ritmi
e tonalitd™. Aristide Quintiliano giustifica il dorismo alfa lungo al
posto dell’eta, unendo 1 due ambiti: quello biologico-naturale che
vede nell’alfa lungo ampiezza ed eufonia adatte ad esprimere una
certa melodiosita perché la lunga smorza la mollezza femminea del
fonema e quello musicale dei vopou delle etnie in base ai qua-
li eufonia piena di dignita del suono alfa lungo si spiega con la

"5 A.Q. de mus. 2.13, p.78 WL
"2 W. Belardi, 1985, pp.24-43. )
% Sull’argomento cfr. H. Abert, 1899, p.64 ss. Sul concetto di ethos. M.L. West,

1992, pp.277-78, 284-85.



236 Serena Salomone

forza virile e solenne di un popolo, la cui fama di valore in guerra
era espressa dall’armonia dorica. Leffeminatezza degli Ioni invece,
contrapposta alla virilita bellicosa dei Dori in un’armonia molle e
riccamente adorna, dice Aristide Quintiliano, & indicata dal loro pri-
vilegiare fonemi femminili come lepsilon e ’eta’s.

Demetrio invece coniuga il discorso musicale dei tropi con la
scena comica. La forza bellicosa e solenne delle armonie doriche &
sottintesa ai §§7-9 la dove trattando della de1votng della espres-
sione brachilogica (la laconicita) afferma: chi & forte & brachilogico
come dimostrano ol Adkwveg. Tuttavia per chiarire meglio la Bict
concentrata della sinteticitd, ricorre a un confronto che sembra tratto
dal teatro: il padrone col servo & povocAAoBoc dice, non ha bi-
sogno di troppe parole, basta 'imperativo “fa”. 1l lessema gramma-
ticale “monosillabico” ha per la prima volta valenza e referente eti-
co-teatrale. Da un lato il valore dei Dori espresso dalla loro musica
si fa garante del potere della laconicita stilistica, dall’altro i perso-
naggi padrone-schiavo con i loro oxfpata da commedia dimostra-
no che nella vita chi & forte comanda chi & debole obbedisce. Non
manca neanche la giustificazione biologica legata all’eta: gli anziani
sono deboli e quindi hanno bisogno di molte parole per chiedere
e convincere. La prolissita & segno di debolezza come I'anzianita,
sentenzia Demetrio (§§7-8). Non sfugge il travisamento comico che
trasforma la fama oratoria dei vecchi della tradizione epica nella
lamentosita querula di chi non ha forza né potere per dare ordini. E
la stessa lamentosita di certe armonie (per es. la Lidia), della donna
e dell’aulo nella tradizione. Caratteri dei popoli, teatrali e stilistici
sono visti dunque nella “performance” del palcoscenico che li unifi-
ca e li esemplifica con la sua prassi. Si capisce allora perché Deme-
trio giustifichi l'atticismo dell’eta collegandolo ad una tipologia non
biologica né grammaticale, bensi peculiare dell’ethos attico: la sua
sagacia e il suo umorismo “a denti stretti”, espressi e rappresentati
dalla scelta di un suono vocale la cui pronuncia fa appunto stringere
la bocca. Luso fonico e articolatorio nelle intenzioni di Demetrio
ha un duplice significato: esprime la superiorita di un yeAdiov e
di un yéAwg non sguaiati come quelli del buffone, né rozzi come
quelli dell’dypotkog, bensi un po’ “raggelanti” e contenuti, come
le “freddure”dei Cinici e il sorriso dell’ironico e al tempo stesso di-

'8! Strab.8.333. Cfr. J.Aly, 1982,pp.1-14.



Stili e "Parastili”; deformazioni, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel repi epunveiog di Demetrio 237

stingue l'etnia attica dal ceppo ionico e da ogni altra etnia ellenica
in nome della superiorita di quegli Autori che come Menandro e
Aristofane prima di lui, avevano reso grandi e immortali le spiritose,
dolenti disarmonie di quella comicita e delle sue maschere!s2,

12 Heracl. Perieg. 90.28ss. Pfister, Hdt.1.143



238 Serena Salomone

BIBLIOGRAFIA
Edizioni dei testi greci

HIPPOCRATICA, Opera Omnia, V.10, E. Litiré, Amsterdam 1982.

ARISTOTELE, Ars Poetica, ed. and tr. S. Halliwell, the Loeb Classical
Library, Cambridge-London 1995.
Rhetorica, Testo critico, trad., note M. Donati, Arnoldo
Mondadori ed., Milano 1996.
Ethica Nikomacheia, tr. C. Natali, ed. Laterza, Roma-Bari

1999.

Historia Animalium (H.A.) ed. L. Dittmeyer Teubner Lipsia
1907.

De Incessu Animalium (IA) ed.W. Jaeger Teubner Lipsia
1907.

ARISTOSSENO, Elementa Harmonica, rec.Rosetta Da Rios, Roma 1955.
TEOFRASTO, Characteres, O. Navarre , Les Belles Lettres Paris19522.
DEMETRIO, De Elocutione, P. Chiron, Les Belles Lettres Paris 1993.

DEMETRIO, De Elocutione, ed. and tr. Doreen C. Innes, the Loeb Classical
Library, Cambridge-London 1995.

DIONIGI DI ALICARNASSO, De Compositione Verborum, 11, tr. S. Usher,
ed. G.P. Goold, the Loeb Classical Library, London 1985.

PS. LONGINO, De Sublimitate, tr. W.H. Fyfe , the Loeb Classical Library,
Cambridge-London 1995.

PLUTARCO, De Musica, intr. G. Comotti, tr. e note R. Ballerio, Biblioteca
Universale Rizzoli, Milano 2000.

ELIANO, De Natura Animalium, tr. F. Maspero, Biblioteca Universale
Rizzoli, Milano 1998.

ARISTIDE QUINTILIANO, De Musica, R.P. Winnington-Ingram, Teubner
Lipsia 1963.



Suili e "Paraili”; deformaziont, caricature, tracce di teoria e prassi musicale nel niepi tpunveiog di Demetrio 239

BIBLIOGRAFIA GENERALE

ABERT H., Die Lehre vom Ethos in der griechischen Musik, Leipzig 1899,

ALTY J., Dorians and lonians, “Journ. Hell. St.” 102 (1982) pp.1-14.

APICELLA RICCIARDELLI G., 10 ‘Puxpév, “Helikon” 13-14 (1973-74)
pp.407-13.

BARKER A., Heterophonia and Poikilia: accompaniments to Greek Melody,
“Mousike”, in memoria di G. Comotti, Pisa-Roma 1995, pp. 41-61.

BELARDI W,, Filosofia Grammatica e Retorica nel Pensiero Antico, Roma
1985.
BRATESCU G., Les éléments vitaux dans le pensée médico-biologique

orientale et dans la Collection hippocratique, «Hippocratica» N.583,
Paris 1980, pp.65-83.

"BREA B., Menandro e il teatro greco nelle terracotte liparesi, Genova
1981.

CASSIO A.C., Il “Carattere” dei Dialetti Greci e I’Opposizione Dori-Ioni:
testimonianze antiche e teorie di etd romantica, “AION” 6 (1984),
pp.113-136.

CERASUOLO S., Empedocles frigidus, “Vichiana” 8 (1979), pp.252-279.

CERRI G., Frammento di teoria musicale e di ideologia simposiale in un

distico di Teognide (v.1041 sg.): il ruolo paradossale dell’auleta. La fonte
probabile di G. Pascoli, Solon 13-15, “Q.U.C.C”.,22 (1976), pp.25-38.

DEMONT P, Observations sur le champ sémantique du changement dans
la Collection hippocratique, in Tratados Hipocraticos. Actas del VII

Colloque International Hippocratique, Madrid 1990.

DOUGLAS A.E., A Ciceronian Contribution to Rhetorical Theory,
“Eranos”,55 (1957) pp.18-26.

EDMUNDS L., Il Socrate aristofaneo e lironia pratica, “Q.U.C.C.”, 2
(1987), pp.7-21.

ERNESTI I.C.T., Lexicon Technologiae Graecorum Rhetoricae, Lipsiae,
Fritsch 1795.

FARNELL L.R., The Works of Pyndar, 1I, London 1932.

GENTILI B., / fr.39 e 40 di Alcmane e la Poetica della Mimesi nella
cultura greca arcaica, in A.A.V.V.. Studi in onore di V. De Falco, Napoli

1971, pp.57-67.
GENTILI B., Metro e Ritmo nella dottrina degli Antichi, in A.A.V.V, La
Musica in Grecia, Roma-Bari 1988, pp.5-16.

GRUBE G.M.A., A Greek Critic: Demetrius On Style, Toronto 1961.



240 Serena Salomone

GUTZWILLER K., Yvxpbg und * Oyxog. Untersuchungen zur rhetorischen
Terminologie, Ziirich 1969.

IRIGOIN J., La formation du vocabulaire de I'anatomie en grec: du mycénien
aux principaux traités de la Collection hippocratique, «Hippocratica»
N.583, Paris 1980, pp.247-257.

KERBRAT-ORECCHIONI C., Lironie comme trope, “Poétique” 41 (1980),
pp.108-127.

KOLLER H., Die Mimesis in der Antike, Nachahmung Darstellung,
Ausdruck, Bern 1954.

LAPINI W., Il Nome, la Maschera e Ildiota, “Sandalion”, 15 (1992), pp.53-
101.

LAUSBERG H., Elementi di retorica, tr. lt., Bologna 1969. Handbuch der
literarischen Rhetorik, Miinchen 19732,I-11.

LOMBARDO G., Lo Stile di Demetrio, Palermo 1999.

MARTIN R.P, The Language of Heroes Speech and Performance in the
Iliad, Tthaca (N.Y.)-London 1989,

MATHIENSEN TlJ., Aristides Quintilianus On Music, New Haven —London
1983.

MICHAELIDIS S., The Music of Ancient Greece. An Encyclopedia, London
1978.

MORPURGO-TAGLIABUE G., Demetrio: Dello Stile, Roma 1980.
PEARSON L., Aristoxenus: Elementa Rhytmica, Oxford 1990.

PFISTER FR., Die Reisebilder des Herakleides, «Sitz. Ost. Akad. Wiss»,
Philos.-hist. Klasse 227,2, Wien 1951.

PIGEAUD J.M., Quelques aspects du rapport de I'éme et du corps dans le
Corpus hippocratique, «Hippocratica» N.583, Paris 1980, pp.417-432.

QUADLAUBER F., Die antike Theorie der genera dicendi in lateinischen
Mittelalter, Wien 1962.

RESTANI D., Il Chirone di Ferecrate e la «nuova» Musica Greca, “Rivista
Italiana di Musicologia”, 18 (1983), pp.139-192.

RISPOLI G.M., Filodemo sulla musica, “Cron.Erc.” 4 (1974), pp.57-87.
L'ironia della voce, Napoli 1992.
Dal suono allimmagine. Poetiche della voce ed estetica dell’eufonia,

Pisa Roma 1995.
SALOMONE 8., Senofonte, trattato d’ippica, Milano 1980.
La luce che illumina e chiarisce, la luce che oscura e nasconde: Gheloion

e Ghelos nel trattato Sul Sublime dello Ps. Longino, “St. It. Fil. Class.”
13 (1995), pp.99-108.



Stili e "Parastili*; deformazion, caricature. tracce di teoria e prassi musicale nel niept eppnveioe di Demetro 241

Una Chiarezza ben poco chiara. (cogpivera, Enpactg, Evépyeia nel de
elocutione di Demetrio), “Maia” 1998, pp.81-87.
Una cicala con la faccia di Esopo ovvero un aulos con la voce della lira.

(Il Romanzo di Esopo 99G,W), “Futurantico” 1 (2003), pp.331-345.
SBORDONE F., Ricerche sui Papiri Ercolanensi, 1, Napoli 1969.

SCHENKEVELD D.M., Studies in Demetrius On Style, Amsterdam 1964.
Oi xpitikoi in Philodemus, «Mnemosyne» 21 (1968), pp.176-215.
Studies in the History of Ancient Linguistics, 11 The Stoic téxvn mepi
Qviig, “Mnemosyne” 43 (1990), pp. 86-108.

STANFORD W.B., The Sound of Greek. Studies in the greek theory and
Practice of Euphony, Berkeley and Los Angeles 1967.

STEINMAYER 0.C., A Glossary of terms referring to Greek Literature before
400 B.C., Yale University Ph.D.,1985.

STEPHANUS H., Thesaurus Graecae linguae, London 1829.

TAILLARDAT J., Les images d’Aristophanes, Etudes de la Langue et du
style, Paris 19652

VAN HOOK R., yoxpétng fi w0 yoxpév, “Cl. Philol.” 12 (1917) pp.
68-76.

VEGETTI M., Anatomia e classificazione degli animali nella biologia
antica, «Hippocratica» N.583, Paris 1980, pp.469-483.

WEST M.L., Ancient Greek Musik, Oxford 1992.

ZANONCELLI L., La filosofia musicale di Aristide Quintiliano, “Q.U.C.C.”,
24 (1977), pp.51-93.

ZANKER G., Endrgeia in the Ancient Criticism of Poetry, “RhM”, 124/3-
4,1981, pp.297-311.

ZIMMERMANN B., Critica ed Imitazione. La Nuova Musica nelle commedie
di Aristofane, in A.A.V.V,, La Musica in Grecia, pp.192-204.






243

La fortuna della praefatio vitruviana in etd umanistica e
rinascimentale

di Maria Teresa Vitale

Gli ampi e pit che esaustivi studi sul Fortleben del De archi-
tectura di Vitruvio rilevano tutti, concordemente, I’eccezionale fortu-
na toccata al trattato nei secoli compresi fra il ‘400 e 1’800, un fe-
nomeno ciot che si & prolungato nel tempo di almeno cinque secoli
e nello spazio di un intero continente, e che ha avuto la sua punta
massima in etd umanistica e rinascimentale!. Tale fortuna tramonta
solo con il Romanticismo: per contro continuano, anche nei secoli
XIX e XX, le traduzioni del testo vitruviano, a dimostrazione dell’in-
teresse comunque suscitato dal trattato, e soprattutto nei paesi del-
I’Europa orientale, in quei paesi, ciog, che, devastati e rasi al suolo
da rivoluzioni e da guerre, dovevano ricostruire le loro cittd, e per
fare questo sentivano I’esigenza di conoscere il testo di Vitruvio®.

D’altra parte va ridimensionato anche il giudizio restrittivo per
cui si definisce epoca di “letargo” il primo millennio, appunto fino
al ‘400, “caratterizzato da una indifferenza generalizzata pressoché
totale nei confronti dell’opera vitruviana™: le citazioni di Vitruvio e
della sua opera in etd tardo-antica e medievale ci sono e, se pur li-
mitate e sporadiche, sono tuttavia costanti per tutti i secoli a partire
dal I sec. d.C., e, quel che & pilt importante, sottendono comunque
la circolazione del testo.

Prima di passare percid allo scopo della presente indagine, e
ciot verificare, nell’ambito del Fortleben del De architectura, quale

! Cfr. Pellati 1932, Pellati 1938, Koch 1951, Conant 1968, Heitz 1975, Vagnetti
1978, Fleury 1990.

2 Si devono ricordare, oltre la prima traduzione russa dell’edizione francese del
1673 di Claude Perrault uscita a Pietroburgo nel 1790-97, quella polacca del
1840 edita a Breslavia, quella tedesca del 1885 edita a Stoccarda, quella un-
gherese del 1898 edita a Budapest (per conto del Cfrcolo ingegneri e architetti
ungheresi), quella olandese del 1920 edita a Maastriclt, quella russa del 1938
edita a Mosca, quella cecoslovacca del 1953 edita a Praga, quella polacca del
1956 edita a Varsavia-Cracovia, quella rumena del 1964 edita a Bucarest: cfr.
Vagnetti 1978, pp. 123-171 e Migotto 1990, p. XXXIIL

3 Cfr. Vagnetti 1978, pp. 15-17.



244 Maria Teresa Vitale

sia stata in particolare la fortuna della praefatio al I libro, dedicata
alla formazione culturale dell’architetto, ritengo opportuno, per com-
pletezza, ripercorrere in sintesi le fasi di questo Fortleben.

Le prime citazioni di Vitruvio si trovano in Plinio, che lo no-
mina tre volte fra i suoi auctores, poi in Frontino, due volte nel- De
aquaeductu; nel 111 sec. Cezio Faventino fa un compendio del De ar-
chitectura, che costituisce la fonte per Gargilio Marziale e Palladio;
nel IV sec. Servio lo ricorda in una nota sotto la voce ostium; nel
V sec. Sidonio Apollinare lo menziona in due lettere, nel VI Cas-
siodoro lo cita in una lettera inviata a Simmaco nel 511; all’inizio
del VII sec. Isidoro di Siviglia utilizza il compendio di Faventino;
alla fine dell’VIII sec. Alcuino racconta a Carlomagno gli aneddoti
di Dinocrate e Aristippo, noti solo da Vitruvio; nel IX sec. Eginardo
invia al figlio e discepolo Vussin, che risiede a Fulda, una lettera, in
cui gli chiede di indagare su alcuni termini oscuri trovati in estratti
dei libri di Vitruvio, e nell’855 Rabano Mauro cura per Lotario II
un compendio dell’opera vitruviana. Nell’XI le menzioni sono relati-
vamente abbondanti: Ermanno il Contratto di Reichenau rimanda i
lettori della sua opera alle opere di Vitruvio e Tolomeo per la costru-
zione dell’astrolabio, in una raccolta di lettere anonime dell’abbazia
di Lorsch si fa allusione al De architectura, verso la fine del secolo
Pietro Diacono ne redige un estratto nel Monastero di Montecassino,
e Teodorico, abate di Saint-Trond a Liegi fa una parafrasi versificata
di un passo di Vitruvio e un riassunto del capitolo sulle proporzioni
umane. Nel XIII sec. Vincenzo di Beauvais cita il De architectura
nella sua Bibliotheca Mundi nello Speculum doctrinale, in partico-
lare in tre capitoli dello Speculum maius, e Villard de Honnecourt
nel suo Livre de portraiture mostra di avere una grande familiarita
con Vitruvio. E risaputo infine che Petrarca possedette copia del
De architectura e che Boccaccio ne fece trascrivere il testo da un
codice di Montecassino per uso personale, mentre altri studiosi della
seconda meta del Trecento, come Giovanni Dondi, Nicold Acciaiuoli
e Filippo Villani lo conobbero e lo utilizzarono: il che dimostra che
Popera di Vitruvio era in circolazione gia cinquant’anni prima della
sua pretesa scoperta ad opera di Poggio Bracciolini nel 1416 nella
biblioteca del Monastero di San Gallo®.

* Per il riferimento ai singoli passi, nonché per lanalisi, il commento e la
discussione relativa cfr. Pellati 1921, pp. 320-321; Pellati 1932, pp. 121-124;
Heitz 1975, pp. 726-728; Cervera Vera 1986, pp. 42-44; Fleury 1990, pp. XLVI-
L, e, in particolare su Petrarca e Boccaccio, Ciapponi 1960, pp. 69-78.



La fortuna della praefatio vitruviana 245

Da questo momento il De architectura occupa un posto cen-
trale nella cultura e nell’arte umanistiche e rinascimentali: esso @&
infatti il testo basilare per i trattatisti e i teorici dell’architettura e
il modello principale dei piu grandi architetti come Ghiberti, Al-
berti, Filarete, Francesco di Giorgio Martini, Serlio, Cornaro, Cata-
neo, Vignola, Palladio, Scamozzi, ma anche Brunelleschi, Bramante,
Raffaello, Leonardo, Michelangelo ne vogliono conoscere il testo per
una precisa ricostruzione del mondo antico.

E veniamo alla praefatio vitruviana, che si estende per 17 pa-
ragrafi del I capitolo ed & dedicata, come si & detto, alla formazione
culturale dell’architetto: I'impegno principale di Vitruvio & quello di
riscattare D'architettura dalla posizione marginale che essa occupa
nella cultura ufficiale e di rivendicare alla disciplina prestigio so-
ciale e culturale, sottraendola all’ambito esclusivamente specialistico
e “inferiore” e collegandola con scienze di indiscussa autorita e di
illustre tradizione per darle diritto di cittadinanza nel mondo del-
la cultura ufficiale. In questa prospettiva Vitruvio, ben conscio che
Iarchitettura, in quanto legata a un’attivita manuale, & ai margini
del sistema culturale, ne vuole rivendicare I'importanza anche e so-
prattutto per elevare se stesso dalla condizione di “tecnico” a quella
di “intellettuale™. Per realizzare tale obiettivo Vitruvio pianifica la
praefatio, che si inserisce comunque nella tradizione dei proemi ar-
gomentativi e apologetici di natura retorica®, sul filo conduttore della
“religione della cultura™ e articola in cinque punti fondamentali il
suo ragionamento: 1. Il sapere dell’architetto & poliedrico e enci-
clopedico: egli & un uomo colto perché sa esprimere un giudizio su
tutto: 1,1 Architecti est scientia pluribus disciplinis et variis eruditio-
nibus ornata, cuius iudicio probantur omnia quae ab ceteris artibus
perficiuntur opera®; 2. Larchitetto deve essere fornito di talento natu-
rale e di cultura, perché né il talento naturale senza una formazione
culturale, né una formazione culturale senza talento naturale posso-
no dar vita a un professionista completo: 1,3 ltaque eum etiam inge-
niosum oportet esse et ad disciplinam docilem. Neque enim ingenium

5 Cfr. Goguey 1978, pp. 112-114; Gabba 1980, p. 52; Diaferio 1987, pp. 158-159;
Gros-Corso-Romano 1997, pp. 5-9; Fedeli 2003, pp. 42-43.
¢ Cfr. Schrjivers' 1989, p. 15; André 1992, pp. 889-895.

¢ Cfr. Novara 1983, pp. 301-308. . . .
® Sullinterpretazione delle prime tre frasi del primo capitolo cfr. Schrijvers? 1989,

pp. 49-52.



246 Maria Teresa Vitale

sine disciplina aut disciplina sine ingenio perfectum artificem potest
efficere; 3. Elenco delle discipline che concorrono alla formazione
culturale dell’architetto e successiva spiegazione particolareggiata
delle motivazioni per cui esse sono necessarie: 1,3 Et ut litteratus
sit, peritus graphidos, eruditus geometria, historias complures nove-
rit, philosophos diligenter audierit, musicam scierit, medicinae non
sit ignarus, responsa iurisconsultorum noverit, astrologiam caelique
rationes cognitas habeat; 4. La preparazione culturale dell’architet-
to & il risultato di un lento percorso che comincia dall'infanzia per
giungere al sommo tempio dell’architettura; Parchitetto pud appren-
dere e ricordare un cosl gran numero di saperi, perché tutti i campi
del sapere sono tra loro connessi e comunicanti: la cultura enciclo-
pedica & come un corpo unico costituito da queste membra: 1.11
Non puto posse se iuste repente profiteri architectos nisi qui ab aetate
puerili ...scientia plerarumque litterarum et artium nutriti pervenerint
ad summum templum architecturae ... Cum autem animadverterint
omnes disciplinas inter se coniunctionem rerum et communicationem
habere ... encyclios enim disciplina uti corpus unum ex his membris
est composita; 5. Non & necessario tuttavia che P'architetto raggiunga
livelli di eccellenza in ciascuna disciplina, perché I'eccellenza &
propria solo dei mathematici, non degli artifices: all’architetto sara
sufficiente una preparazione di livello medio: 1,13-15 non enim de-
bet nec potest esse architectus grammaticus uti fuit Aristarchus, sed
non agrammatos, nec musicus ut Aristoxenus, sed non amusos, nec
pictor ut Apelles, sed graphidos non imperitus, nec plastes quemad-
modum Myron seu Polyclitus, sed rationis plasticae non ignarus, nec
denuo medicus ut Hippocrates, sed non aniatrologetos, nec in ceteris
doctrinis singulariter excellens, sed in his non imperitus ... ergo satis
abunde videtur fecisse qui ex singulis doctrinis partes et rationes ea-
rum mediocriter habet notas eas quae necessariae sunt ad architectu-
ram, uti si quid de his rebus et artibus iudicare et provare opus fuerit
ne deficiatur.

Ora, se prendiamo in esame alcuni dei trattati di architettura
composti dai teorici negli anni fra il 1447 e il 1615, possiamo evi-
denziare quale sia stata la fortuna della praefatio vitruviana.

Lorenzo Ghiberti nei suoi Commentari®, scritti dopo il 1447,
che costituiscono la prima, vera storia dell’arte del 300 e del *400,

® Visti nell'edizione curata da 0. Molisani, Napoli 1947, pp. 2-5.



La fortuna della praefatio vitruviana 247

adatta P'enunciazione della cultura dell’architetto al pittore e allo
scultore e la trascrive integralmente: gia alla fine di 1,1 elenca le
discipline necessarie alla loro formazione “Conviene che lo sculto-
re, eziandio il pittore, sia ammaestrato in tutte queste arti liberali:
Grammatica, Geometria, Filosofia, Medicina, Astrologia, Prospetti-
va, Istorica, Notomia, Teorica disegno, Aritmetica”, in cui si deve
rilevare qualche divergenza da Vitruvio, perché mancano musica e
giurisprudenza, sono distinte geometria e aritmetica e sono aggiunte
prospettiva e anatomia. Da 1,2 comincia la traduzione del testo di
Vitruvio “Lliscultura e pittura & scienza di pit discipline e di varii
ammaestramenti ornata, la quale di tutte P’altre arti @ somma inven-
zione ... Bisogna sia di grande ingegno e disciplina maestrevole,
imperocché lo ingegno senza disciplina o la disciplina senza ingegno
non pud fare perfetto artefice. E conviene che illetterato sia, perito
della scrittura e ammaestrato di geometria, e abbia conosciuto as-
sai istorie o diligentemente abbia udito filosofia e sia ammaestrato
in medicina e abbia udito astrologia e sia dotto in prospettiva ed
ancora sia perfettissimo disegnatore ...Giustamente penso che non
subitamente possino essere professi scultori o pittori, se non quelli
1 quali di puerile etade sono scanditi per simili gradi di disciplina
e nutricati pienamente colla scienza delle lettere e d’essere venuti
al sommo tempio della scultura o pittura ... Concid sia cosa ch’io
abbia pensato nell’animo mio le discipline intra sé avere congiun-
zione e con meditazione imperd crederanno potere essere fatti age-
volmente: imperd ti dico disciplina, s1 come corpo uno, di questi
membri & composta ... Imperd non pud lo scultore né debbe essere
grammatico come fu Aristarco, ma bene de’ essere perito nella teo-
rica di detta arte, cio2 il disegno, come Apelles e come Mirone e
molto pilt che nessuno ... Non bisogna essere medico come Ypocrate
e Avicenna e Galieno, ma bene bisogna avere vedute I'opere di loro,
avere veduto notomia, avere per numero tutte l'ossa che sono nel
corpo dell’'uomo .. Ancora in astrologia né nelle altre arti essere le
dottrine eccellenti singolarmente, ma in esse ammaestrato”: come si
vede, il testo di Vitruvio & seguito alla lettera, anche nella succes-
sione dei cinque punti.

Pit o meno negli stessi anni Leon Battista Alberti compone
il suo De re aedificatoria' fin dal prologo si rivela la sua posizio-

1 Visto nell’edizione curata da G. Orlandi, Milano 1966, I, pp. 1 ss. e II, pp.
854-862.



248 Maria Teresa Vitale

ne estremamente critica nei confronti di Vitruvio, in quanto per lui
Parchitettura & vera arte liberale, perché compito dell’architetto &
solo quello ideativo e progettuale, mentre quello esecutivo & delle
maestranze. La sua concezione dell’architettura e dell’architetto si
trova esposta nel cap. 10 del libro IX e anche qui & indipendente da
Vitruvio: “Carchitettura & grande impresa, che non & da tutti poter
affrontare. Occorre essere provvisti di grande ingegno, di zelo per-
severante, di eccellente cultura e di una lunga pratica, e soprattutto
di molta ponderatezza e acuto giudizio per potersi cimentare nella
professione di architetto” e piti avanti “Larchitetto deve sollecitare
e rafforzare I'ingegno col tendere a mete sempre maggiori nella ri-
cerca fervida e appassionata delle pili alte discipline ... e stimera
doveroso non soltanto essere ferrato nel suo ramo specifico - ché, se
cosl non fosse, egli non sarebbe neppure cid che professa -, si anche
avere di tutte le arti belle quella conoscenza e familiarita che faccia
nel caso suo, fino a divenire preparato ed esperto a tal punto da non
avere pidl bisogno, in questo campo, di sussidi di dottrina”. Alla fine
la polemica con Vitruvio si fa chiara e netta: “Tra le discipline quel-
le che sono utili all’architetto, anzi strettamente necessarie, sono la
pittura e la matematica; quanto alle altre, non ha molta importanza
se ne sia dotto o no. Giacché non daremo certo ascolto a chi sostie-
ne che l'architetto deve essere giureconsulto per dover egli trattare
problemi giuridici concernenti la deviazione dei corsi d’acqua, la de-
terminazione dei confini ... e molte altre cose del genere regolate da
prescrizioni di legge. Né si esigera dall’architetto una perfetta cul-
tura astronomica sol perché & conveniente sistemare le biblioteche
rivolte a nord e i bagni ad occidente; e neppure diremo che deve
essere esperto di musica ... o che debba essere retore ... Larchitet-
to quindi non deve essere incapace di parlare, né avere I'orecchio
affatto insensibile all’armonia. E sar sufficiente che non costruisca
in terreno pubblico o d’altri ... Ché se poi fosse pil istruito, non mi
lamenterd di certo. In ogni caso all’architetto sono indispensabili la
pittura e la matematica ... e non so se possa bastargli una modesta
conoscenza di queste discipline.” Anche la conclusione non pud non
essere divergente da Vitruvio: “Non pretendo con cid che I’architetto
sia uno Zeusi nella pittura, un Nicomaco nell’aritmetica o un Archi-
mede nella geometria; bastera che conosca bene quegli elementi di
pittura ... e che della matematica si faccia esperto per quella parte
che & stata concepita a fini pratici ... Con la padronanza di queste



La fortuna della praefatio vitruviana 249

discipline, e inoltre con I'impegno e I'accuratezza, I'architetto si pro-
curera favori, ricchezze, fama e gloria presso i posteri!?”,

Con il Filarete, che compone un Trattato di architettura®® tra il
1461 e il 1464, si ritorna a un’adesione completa a Vitruvio, anche
nella concezione che I'architetto deve avere funzione di ideatore e
di esecutore, a differenza di quanto sostiene I’Alberti: nel I libro an-
ticipa il concetto di cultura enciclopedica “vero & che a voler bene
intendere questa arte dello edificare, si come dice Vetruvio, si vuole
sapere tutte le sette scienze o almeno parteciparne d’esse pin che si
pud” e nel XV troviamo il proclama sulla cultura dell’architetto, che
¢ una rielaborazione della praefatio vitruviana: “Quello che appar-
tiene all’architetto sono pill e pid cose. El sapere dello architetto si
& fare varie cose e di varii ornamenti ornarle ... Di quante scienzie
debba I'architetto partecipare. Dice ancora gli bisogna sapere lettere,
perché sanza lettere non pud essere perfetto artefice; e oltre a questo
bisogna che sappia I'arte del disegno, bisognagli sapere Geometria,
Astrologia, Arismetrica (sic/), Filosofia, Musica, Retorica, Medicina.
Ancora gli bisogna ch’egli’'ntenda di ragione civile, bisogna anco-
ra sia storiografo; di tutte queste scienze bisogna per lo meno sia
partecipe, se pure nolle sapesse in tutta perfezione”. Fa seguito la
spiegazione delle ragioni per cui “debba sapere tante cose”: “Che
sappia le lettere, perché ... la Geometri, perché ... I’Arismetrica ...
I’Astrologia ... la Musica ... la Medicina ... la Storia ... la ragione
civile ...”. A questo punto Filarete mostra una sua originalita, per-
ché aggiunge inaspettatamente prudenza, fortezza, temperanza, fede
(“questa soprattutto gli bisogna”) e caritd, ciod un misto di virta
cardinali e teologali, che denunziano I’'ambizione di valorizzare le
virtdl etiche e personali, nonché quelle religiose.

Del 1482 & il Trattato di architettura civile e militare® di Fran-
cesco di Giorgio Martini, che rappresenta un terzo modo di rappor-
tarsi a Vitruvio: nel Prologo al libro primo, in cui espone le ragioni
dell’opera, riconosce I'indiscussa autorita di Vitruvio * desiderando
nell’arte del disegno e architettura parte dell’antigrafica venire a
qualche perfezione, feci fermo proposito di non perdonare a fatica

11 testo & riportato nella traduzione italiana del]’Or]anfli. o
12 Visto nell'edizione curata da Anna Maria Finoli e Liliana Grassi, Milano 1972,

pp- 14 ss. e 427-130. . .
B Visto nell'edizione curata da C. Saluzzo e C. Promis, Torino 1841, pp. 127-

129.



250 Maria Teresa Vitale

alcuna, la quale io vedea necessaria per conseguire questo fine ...
& stato necessario ritrovare quasi come di nuovo la forza del parlare
degli autori, e il segno col significato concordando, massime di Vi-
truvio degli altri pid autentico riputato ... e questa mia fatica tanto
meno grave parea quanto io trovava le proporzioni dell’opere corri-
spondere alle autorita e scritture di Vitruvio”; contemporaneamente
perd rivendica la propria indipendenza e originalita: “per questo non
sia alcuno che si persuada tutto quello che in questa mia operetta si
contiene, voglia reputato sia di mia invenzione: perché molte conclu-
sioni ho di pi libri e massime di Vitruvio estratte et excerte nelle
regole delle proporzioni di colonne, basi, capitelli ... ma le varie
forme delle cose che nei detti libri si contengono, insieme con gli
altri, sono del mio debile ingegno invenzioni”. Allo stesso modo non
traduce né rielabora la prefazione vitruviana, ma espone il suo pen-
siero sulla cultura dell’architetto “a quest’arte d’architettura essere
necessarie aritmetica, geometria, arte del disegno e prospettiva™,

Un caso a parte & costituito dal Trattato di architettura® di Se-
bastiano Serlio in sette libri, pubblicati singolarmente fra il 1537
e il 1575: si tratta di una guida pratica per gli architetti, e non &
quindi un’ esposizione teorica. Per questo il I libro non ha prologo
né introduzione, ma comincia direttamente con I’elenco dei libri e
del loro contenuto: Libro I De geometria, Libro 11 De optica facultate
Libro III Dell’antichita di Roma, etc. Anche per lui, comunque, &
indiscussa I'autoritd di Vitruvio, la cui derivazione & esplicitamente
dichiarata nel titolo del IV libro Regole generali di architettura sopra
le cinque maniere degli edifici, cioé Toscano, Dorico, lonico,Corintio
e Composito con gli esempi dell’aiitichita, che per la maggior parte
concordano con la dottrina di Vitruvio.

Alla categoria degli architetti dilettanti, come si definisce egli
stesso, appartiene il veneto Alvise Comaro, autore di un Trattato di
architettura’ in due edizioni, sulla cui cronologia gli studiosi con-
cordano genericamente per il 1550, anche se & lecito supporre tra la
prima e la seconda edizione un certo intervallo di anni. Si tratta di

! Va tenuto presente che Francesco di Giorgio Martini & stato tra i primi a sentire
Pesigenza di una traduzione in volgare del testo di Vitruvio, che egli intraprende
verso il 1470 e che porta poi a compimento, tuttora inedita: cfr. Vagnetti 1978,
p. 27 e p. 28 n. 34.

'8 Visto nell'edizione veneziana del 1663, pp. 1 ss.

' Visto nell’edizione curata da P. Carpeggiani, Padova 1980, pp- 43-44,



La fortuna della praefatio vitruviana 251

un unicum nel quadro della trattatistica del ‘500, in quanto Cornaro
come “architetto dilettante” intende enunciare una serie di regole
elementari tratte dalla propria esperienza del costruire per un pub-
blico di dilettanti di architettura, cio? cittadini medi: percid si pone
in posizione non polemica, ma certo alternativa alla trattatistica spe-
cializzata del suo tempo, anche se non mette mai in discussione
Pautoritd di Vitruvio o il valore della speculazione albertiana (“et
di queste cose il divino Vitruvio et il gran Leon Battista Alberti ne
scriveno a sufficientia”). Date queste premesse, & quasi ovvio che
per Cornaro I’architettura e la figura dell’architetto siano valutati con
metro diverso: non ars liberalis 'una e intellettuale le cui cognizio-
ni devono spaziare in tutte le discipline dello scibile umano P’altro,
ma “accid che li cittadini se disponino, et inanimino al fabbricare
gli prometto che quest’arte facilmente sara imparata da loro per li
loro bisogni leggendo questa mia scrittura, né se disconfidino per-
ché sappino, o habbino inteso, che quelli che scriveno di quest’arte
dicono che colui che la vuol sapere bisogna che prima sappia molte
scientie perché si po far di meno™.

Pochi anni dopo, e cioz nel 1554, Pietro Cutaneo compone /
quattro primi libri di architettura'®, che sono appunto rappresentativi
della trattatistica tradizionale a cui si contrappone Cornaro: infatti
Iinizio del I libro risulta quasi una parafrasi del testo vitruviano,
almeno per i primi tre punti: “Essendo P'architettura scienza di pid
dottrine et vari ammaestramenti ornata, et col giudicio di quella ap-
provandosi tutte ’opere, che dalle altre arti si finiscono; sera di bi-
sogno ancora a chi vorra fare professione di buon architetto, essere
scientifico, et di naturale ingegno dotato, pero che essendo ingegno-
so senza scienze, overo scientifico senza ingegno, non potrd farsi
perfetto architettore. Dove gli serd necessario, prima che si possa
rendere bene istrutto di questa arte, o scienza, essere bono disegna-
tore, eccellente geometra, bonissimo prospettivo, ottimo aritmetico,
dotto istoriografo; et abbia tal cognitione di medicina, quale a tale

7 1l passo, presente nella prima edizione, viene eliminato nella seconda, cos)
come cambia anche 'opinione su Vitruvio “non haverei scritto, et insegnato
quello, che ho per scrivere et insegnare tutta quella bella parte de!]’archilellura,
et quello che da Vitruvio hora non si pud imparare, sl perché il testo suo 2
corrotto, et manchevole, come perché hora non s’intende né parola né vocaboli
con li quali scrisse, et io pitt dalli edifitij antichi ho imparato, che dal suo
libro™: cfr. Carpeggiani 1980, p. 57.

13 Visto nell’edizione veneziana del 1554, pp. 2 ss.



252 Maria Teresa Vitale

scienza si conviene; et sia prattichissimo nell’adoperare bene la bos-
sola, pero che con quella potra pigliare qual si voglia sito in propria
forma .. et per quella conoscera le regioni del cielo col ferimento
de i venti”: la divergenza pid notevole dal testo vitruviano, a parte
'assenza di qualche disciplina come musica e filosofia, & costitui-
ta dall’aggiunta delle due scienze “moderne” della prospettiva e di
quella basata sull'uso della bussola.

Rispettivamente del 1562 e del 1570 sono Li cinque ordini di
architettura® di Giacomo Barozzi da Vignola e I quattro libri del-
Parchitettura® di Andrea Palladio. I1 primo & un breve manuale,
un vero e proprio vangelo per gli architetti barocchi, composto di
52 capitoli che illustrano altrettante tavole pubblicate in appendice
al testo: entra subito in medias res senza prologo o introduzione. Il
secondo & un trattato sui piti attuali problemi dell’architettura rina-
scimentale, che, metodologicamente, & molto simile all’opera di Cor-
naro. In particolare, nel proemio al I libro, leggiamo: “nello studio
dell’architettura mi proposi per maestro e guida Vitruvio e mi misi
alla investigazione delle reliquie degli antichi edifici ... veggendo
quanto questo comune uso di fabbricare sia lontano dalle osservazio-
ni da me fatte nei detti edifici, e lette in Vitruvio e in Leon Battista
Alberti ... mi & parso cosa degna di uomo, il quale non solo a se
stesso deve esser nato ma ad utilita anco degli altri, il dare in luce
i disegni di quegli edifici che in tanto tempo e con tanti miei peri-
coli ho raccolii ... et oltre a cid quelle regole che nel fabricare ho
osservate et osservo”: 'ossequio a Vitruvio® & indubbio, ma l'inte-
resse preminente di Palladio & quello di affrontare le problematiche
dell’architettura del suo tempo e quindi non fa meraviglia clie non
vi sia traccia nel trattato della praefatio vitruviana.

Con Vincenzo Scamozzi, autore del trattato Lidea dell’architet-
tura universale® del 1615 in sei libri, manuale che da la sistema-
zione teorica dell’arte rinascimentale, siamo ormai ai limiti estremi
del Rinascimento. Del tutto rispettoso della tradizione vitruviana,
dallaffermazione di Vitruvio Architectura est scientia Scamozzi parte

' Visto dell’edizione curata da G. Rivelanti, Milano 1861, pp. 1 ss.

* Visto nell’edizione curata da M. Biraghi, Pordenone 1992, pp. 7-8.

?!' Va ricordato che Palladio aveva collaborato per la parte grafica all’edizione con
traduzione italiana e commento dei dieci libri del De architectura di Vitruvio
curata nel 1556 da Daniele Barbaro.

* Visto nell’edizione curata da S. Ticozzi, Milano 1838, pp. 1 ss.



La fortuna della praefatio vitruviana 253

per risalire al concetto fondamentale, cio¢ all’/dea, di architettura:
teorico per eccellenza, dunque, che porta I'indagine sull’architettura
su un piano quasi filosofico, e percid lontano da Vitruvio stesso.
Nessuna traccia della praefatio vitruviana si individua nell’opera.

Da quanto si 2 fin qui venuto delineando, possiamo trarre al-
cune precise conclusioni: Pautorita di Vitruvio & indiscussa per tut-
to 'Umanesimo e il Rinascimento e tutti i trattatisti ne studiano
avidamente il testo. Fra questi tuttavia bisogna distinguere i teorici
maggiori, quelli veramente creativi, che hanno nei suoi confronti una
sorta di atteggiamento critico o anche polemico, dagli epigoni di mi-
nor livello, che lo pongono sul piedistallo della perfezione.

Per quanto riguarda la praefatio invece si possono individua-
re tre linee di tendenza: una, rappresentata da Ghiberti, Filarete e
Cataneo, la fa integralmente propria, traducendola quasi alla lettera;
una seconda, con I’Alberti e il Cornaro, si pone in posizione critica
e polemica o alternativa; la terza infine, in cui vanno collocati Fran-
cesco di Giorgio Martini, Serlio, Vignola, Palladio e Scamozzi, cios
coloro che in un modo o nell’altro rivendicano la propria originalita
e indipendenza da Vitruvio, non la prende in considerazione o, per-
lomeno, mostra disinteresse e non la rielabora neppure.



254 Maria Teresa Vitale

BIBLIOGRAFIA

ALBERTI L.B., De re aedificatoria, a cura di G. Orlandi, Milano 1966.

ANDRE J. M., La retorica nelle prefazioni di Vitruvio. Lo statuto culturale
della scienza, in Prefazioni, prologhi, proemi di opere tecnico-scientifiche
latine, a cura di C. Santini e N. Scivoletto, II, Roma 1992, pp. 861-
916.

AVERULINO A. (FILARETE), Trattato di architettura, a cura di Anna Ma-
ria Finoli e Liliana Grassi, Milano 1972.

BAROZZI G. da VIGNOLA, Li cinque ordini di Architettura, incisi da G.
Rivelanti, Milano 1861.

CARPEGGIANI P, Gli scritti di Alvise Cornaro, Padova 1980.
CATANEO P, I Quattro Primi Libri di Architettura, Venezia 1554.

CERVERA VERA L., Notas para un estudio sobre la influencia de Vitruvio
en el Renacimiento carolingio, «Academia. Boll. Real Acc. Belles Artes
de S. Ferdinando» 62 (1986), pp. 35-57.

CIAPPONI Lucia A., Il “De Architectura” di Vitruvio nel primo Umanesi-
mo, «Italia Medioevale e Umanistica» 3 (1960), pp. 59-99.

CONANT K. J., The After-Life of Vitruvius in the Middle Ages, «Journal of
Architectural Historians» 27 (1968), pp. 33-38.

DIAFERIO Maria Nicla, /I De Architectura di Vitruvio e la cultura uffi-
ciale, «Atti dell’Accademia delle Scienze di Torino» 121 (1987), pp.
157-166.

FEDELI P, Il sapere letterario, vol. I1I tomo A, Napoli 2003.
FRANCESCO di GIORGIO MARTINI, Trattato di architettura civile e mi-

litare, a cura di C. Saluzzo e C. Promis, Torino 1841.

GABBA E., La praefatio di Vitruvio e la Roma augustea, «Acta Classica»
16 (1980), pp. 49-52.

GHIBERTI L., I Commentari, a cura di O. Molisani, Napoli 1947.

GOGUEY D., La formation de larchitecte. Culture et tecnique, in Recher-
ches sur les artes @ Rome, Paris 1978, pp- 100-115.

HEITZ Carol, Vitruve et larchitecture du Haut Moyen Age, in La cultura
antica nell’Occidente latino dal VII all’XI secolo, Settimane di Studio del
Centro Italiano di Studi sul’Alto Medioevo, XX, 18-24 aprile 1974,
tomo II, Spoleto 1975, pp.725-752. o

KOCH H., Yon Nachleben des Vitruvius, in Deutsche Beitriige zur Altertums-
wissenschaft, Baden-Baden 1951.



La fortuna della praefatio vitruviana 255

NOVARA A., Les raisons d’écrire de Vitruve, ou la revanche de 1 ‘architecte,
«Bulletin de I'Association G. Budé» 42 (1983), pp. 284-308.

PALLADIO A., I quattro libri dell’architettura, a cura di M. Biraghi, Por-
denone 1992.

PELLATI F., Vitruvio e la fortuna del suo trattato nel mondo antico, «Rivi-
sta di Filologia e d’Istruzione Classica» 49 (1921), pp. 305-335.

PELLATI F., Vitruvio nel Medioevo e nel Rinascimento, «Bollettino del Rea-
le Istituto di Archeologia e Storia dell’Arte» 5 (1932), pp. 111-132.

PELLATI F., Vitruvio, Roma 1938.

SCAMOZZI V., Lidea dell’architettura universale, a cura di S. Ticozzi, Mi-
lano 1838.

SCHRIJVERS! P. H., Vitruve et la vie intellectuelle de son temps, in Munus
non ingratum. Proceedings of the International Symposium on Vitruvius’
De Architectura and the Hellenistic and Republican Architecture, Lei-
den 20-23 January 1987, Leiden 1989, pp.13-21.

SCHRIJVERS? P. H., Vitruve I,1,1: explication de texte, in Munus non in-
gratum. Proceedings of the Intenational Symposium on Vitruvius’ De
Architectura and the Hellenistic and Republican Architecture, Leiden
20-23 January 1987, Leiden 1989, pp. 49-54.

SERLIO S., Trattato di architettura, Venezia 1663.

VAGNETTI L.- MARCUCCI Laura, Per una coscienza vitruviana. Regesto
cronologico e critico delle edizioni, delle traduzioni e delle ricerche pin
importanti sul trattato latino De Architectura libri X di Marco Vitruvio
Pollione, «Studi e Documenti di Architettura» 8 (1978), 2000 anni di
Vitruvio, pp. 11-184.

VITRUVE., De Uarchitecture, Livre I”, texte établi, traduit et commenté par
Ph. Fleury, Paris 1990.

MARCO VITRUVIO POLLIONE, De Architectura, a cura di L. Bigotto,
Pordenone 1990.

VITRUVIO, De Architectura, a cura di P. Gros, trad. e comm. di A. Corso
e Elisa Romano, Torino 1997.






257

La machaera del Miles
di Elena Zaffagno

“Forza, datevi da fare perché il mio scudo risplenda, rendete-
lo pit luminoso dei raggi del sole quando & bel tempo!™! (vv.1-2:
Curate ut splendor meo sit clupeo clarior/ quam solis radii esse olim
quom sudumst solent), con queste solenni e imperative parole entra
il scena il Miles plautino; tutti i topoi della presentazione dell’eroe
sono selezionati dall’autore: solennita di linguaggio, aulicita dell’im-
magini, cromatismo positivo ed eroico esasperato sui toni della luce
e dello splendore?.

EN

Pirgopolinice & un guerriero sempre allerta, e, quando se ne
presentera occasione (v. 3: ubi usus veniat), col fulgore del suo scudo
potra cosi “abbagliare” i nemici schierati alla battaglia (v.4: prae-
stringat oculorum aciem in acte hostibus). Ancora al verso 3, no-
nostante il comico gioco di parole tipicamente plautino (oculorum
aciem in acie hostibus), 'immagine iniziale del personaggio regge:
I'Alazon del modello greco, a cui per altro non sappiamo quale tipo
corrispondesse, nel vertere latino, a prima vista, pare essere converti-
to in un gloriosus miles che si presenta con gli attributi, il linguaggio
e, probabilmente, con la solennita gestuale di un dux coraggioso,
capace e incallito, quasi copia di un eroe dell’epica. Facile e felice
scelta, quella plautina, di un miles come tipo di gloriosus, meno fa-
cile, ma ancor pit felice, la sua presentazione in scena; a lui Plauto
dedica tutto il primo atto per poi farlo ricomparire alla fine della
commedia®. E Artotrogo, il parassita, che nel corso della scena ci
fa conoscere Pirgopolinice, ci presenta le sue “imprese”, ci illumina
sulle sue “conquiste”, ce lo fa vedere in azione come miles e come
uomo. Pirgopolinice ha tutti gli attributi per essere un eroe: ha uno
scudo splendente; &, a detta di Artotrogo, fortis, fortunatus, di for-
ma regia, & bellator (vv.10-11); ha insomma tali virtd che lo stesso
Marte non oserebbe confrontarsi (vv. 11-12: Mars haud ausit dicere

! Traduzione di Bertini, 2003, p.21.

* Goethe von, 1981, pp. 189-93, cfr. Wittgenstein, 1981.

% Paduano, 2003, p.6: “La specifica natura di Pirgopolinice, che & responsabile di
questa struttura relazionale, pur essendo presentata gid nel folgorante incipit della
commedia, & un f{attore drammaturgicamente inattivo per una lunga parte di essa”.



258 Elena Zaffagno

/neque aequiperare suas virtutes ad tuas). E che dire poi delle impre-
se belliche ricordate dallo stesso Pirgopolinice o suggerite dal suo
parassita? E’ Pirgopolinice che ha salvato Marte in campis Curcu-
lionieis,/ ubi Bumbomachides Clutomestoridysarchides/ erat imperator
summus, Neptuni nepos (vv. 13-15). E’ lui con le sue armi dorate
che ha disperso con un soffio le legioni del nemico (vv.16-18: nempe
illum dicis cum armis aureis,/quoius tu legiones difflavisti spiritu/
quasi ventus folia aut peniculm tectorium). Non & il caso qui di ricor-
dare tutte le imprese del miles celebrate nel primo atto: & sufficiente
sintetizzare la fama e le doti del nostro eroe con quanto dice a un
certo punto Artotrogo: (vv.55-57) Quid tibi ego dicam, quod omnes
mortales sciunt,/ Pyrgopolinicem te unum in terra vivere/ virtute et
Jorma et factis invictissumis? Non & solo un uomo o un eroe, ma forse
anche un semidio : hicine Achiles est? (v.61).

Tutto il primo atto & giocato sulla tecnica del doppio registro
o meglio dell’ambiguita: Pirgopolinice si presenta in scena come un
dio, ma verra nel corso della resa scenica piti volte gabbato; le sue
gesta sono grandiose, ma ridicolamente impossibili e, di pari passo
alle imprese di guerra, andranno poi quelle amorose?.

Ma quando Pirgopolinice da personaggio epico diventa perso-
naggio comico? quando da splendido eroe e grande condottiero di-
venta stercoreus miles, come lo qualifica Palestrione (v. 90)? Il cedi-
mento di Pirgopolinice avviene subito; dopo poche parole egli cade
linguisticamente e poi la caduta & vertiginosa, una caduta natural-
mente volta alla resa comica. E la machaera che lo trae in inganno
e che ci svela la sua vera natura. Quando al v. 5 egli dice di volere
consolare la sua spada smaniosa di combattere, un pubblico attento
al lessico della guerra e ai suoi strumenti come quello romano non
avra potuto fare a meno di notare che il miles non parla di gladius,
bensi di machaera, che non conosce la parola latina che indica la
spada, ma usa un termine greco traslitterato. Insomma quell’inizio
di discorso cosi aulico, importante, conveniente a un eroe dopo po-
che parole ha una caduta lessicale; il personaggio inciampa sulla
machaera e di qui, in poi, le scivolate saranno rovinose. Io credo
che Plauto, in modo raffinato e in modo conforme alla tecnica di

* Paduano, 2003, p. 9: “Agli occhi di Pirgopolinice, il mondo esiste solo
per ammirarlo; agli occhi del mondo, Pirgopolinice esiste solo per essere
sbeffeggiato”.



La machaera del Miles 259

scrittura di tutta la sua produzione, proprio con tale parola abbia
voluto, da subito, ridicolizzare il nostro personaggio. Certo & che
Plauto conosce bene il lessico militare, lo usa molto perché codi-
ce linguistico immediato e gradito al suo pubblico, anzi per alcu-
ne commedie “di guerra” tale lessico risulta anche referenziale di
quanto avviene nel contemporaneo. E’ difficile pertanto pensare che
la scelta plautina di machaera per gladius non sia una scelta voluta.
Nel Miles Plauto usa solo tale termine: al v. 5 & la spada di Pirgopo-
linice o, meglio, il coltellaccio smanioso di “far salsicce” dei nemici
(v. 8: quae misera gestit fartem facere ex hostibus); al v. 53, come ci
dice il parassita, la machaera di Pirgopolinice, se non fosse stata
spuntata, avrebbe con un sol colpo ucciso cinquecento nemici (Quid
in Cappadocia, ubi tu quingentos simul/ ni hebes machaera foret,
uno ictu occideras?); al v. 459 & il servo Palestrione a chiedere, con
un pretesto, che gli venga portata fuori casa la machaera (Ecfer mihi
machaeram huc intus), ordine ripetuto a Sceledro pochi versi dopo
(v.463: Abi, machaeram huc ecfer); quasi le stesse parole poco oltre,
in bocca a Sceledro, quando esce di casa con la notizia shalorditiva
che Filocomasia & dentro (v. 469: Heus, Palaestrio, machaera nihil
opust); infine, in chiusura di commedia, al v. 1423 il cuoco Carione
la ricordera tra il perduto “bagaglio” di Pirgopolinice (De tunica et
chlamyde et machaera ne quid speres: non feres).

Altre 18 volte il termine machaera compare nella scrittura
plautina: lo usa il soldato Terapontigono, un altro gloriosus (v.633:
Ut fastidit gloriosus) nel Curculio (v. 574-75: At ita me machaera
et clipeus..../bene iuvent pugnantem in acie; v. 632: Quaeratis chla-
mydem et machaeram hanc unde ad me pervenerit) e il banchiere
Licone per ricordare un’impresa “eroica” di un soldato (v.424: Cli-
peatus elephantum ubi machaera diligit).

Quattro volte ricorre nello Pseudolus: & il servo Pseudolo
che cosi definisce la spada che vede in mano al servo del soldato
(vv.593-94: Lubet scire quid hic velit cum machaera, et huic, quam/
rem agat, hinc dabo insidias); al v. 735 fa parte dell’armamentario
di cui necessita ancora Pseudolo (Etiam opust chlamyde et machaera
et petaso), compare poi ancora in bocca al len9ne Ballione e poi al
vecchio Simone (v. 1181: conveniebatne in vaginam tuam machaera
militis ? e v. 1185: Quid meret machaera?) in un dialogo a tre, fra il
lenone Ballione, Simone e Arpace, servo di un soldato, in cui le bat-
tute sono non solo triviali, ma anche scopertamente oscene e giocate
su metafore sessuali, tra cui quella legata alla spada e al suo fodero.



260 Elena Zaffagno

Si legge ancora tre volte nel Truculentus: viene nominata dalla
serva Astafia in una battuta con il soldato Stratofane che le chiedeva
se suo figlio, partorito da Fronesia gli somigliava un poco (v. 506:
Quin ubi natust machaeram et clipeum poscebat sibi) e dallo schiavo
Ciamo in risposta al soldato Stratofane che lo minaccia di farlo a
polpette (v.627: istam machaeram longiorem < tu> habes quam haec
est) e poi, ancora, dallo stesso soldato Stratofane (v.927: nisi si te
mea machaera vis et hunc <una> mori).

Compare due volte nelle Bacchides: in bocca al servo Crisalo in
una feroce e sboccata battuta rivolta al miles Cleomaco: “se tu hai
lo sciabolone, noi a casa abbiamo lo spiedo” (v.887: Si tibi est ma-
chaera, at nobis vervinast domi); e all’adulescens Pistoclero (v.68: Ubi
ego capiam pro machaera turturem). Nel Mercator & nominata dal
giovane Carino (926: lam machaerast in manu); nella Rudens,infine,
& il servo Tracalione a parlare di machaera (v. 315a: qui tris <secum
homines> duceret chlamydatos cum machaeris).

Vediamo ora i passi in cui Plauto usa il termine gladius.

Dieci volte nella Casina. E’ in bocca al vecchio Lisidamo al
v. 307 (Si autem decolassit, gladium faciam culcitam) e al v. 344
(necessum est vorsis gladiis depugnarier); all’ancella Pardalisca al v.
629 ( Eripite isti gladium, quae suist impos animi); a Pardalisca e al
vecchio Lisidamo tre volte nello stesso v. 660 (Gladium....Hem! Gla-
dium...Quid eum gladium?); a Lisidamo al v. 691 ( Sed etiamne habet
nunc Casina gladium?), al v. 706 (gladium ut ponat et redire me in-
tro ut liceat) e al v.751 (Gladium Casinam intus habere ait), al vilicus
Olimpione ai vv. 909-10 ( Dum gladium quaero-ne habeat,* arripio**
capulum / Sed dum cogito, non habuit gladium; nam esset frigidus).

Usano, infine, il termine gladius il vecchio Megaronide nel Tri-
nummus (v.129: Dedistine hoc facto ei gladium qui se occideret?), il
giovane Calidoro nello Psedolus (v.349: I, gladium adfer; e la stes-
sa parola & ripetuta dal servo Pseudolo ancora nel verso 349: Quid
opus<t> gladio?); 'adulescens Carino nel Mercator (v. 613: Demisisti
gladium in <iu>gulum; iam cadam); il puer dei Captivi (v.915: ar-
ripuit gladium, in un contesto dove, descrivendo la furia divoratrice
di Ergasilo, per lo scannamento dei maiali forse sarebbe stato pit
conveniente il termine machaera con tutte le implicite connotazioni
negative e truculente che comporta), il soldato Stratofane nel Trucu-
lentus (v. 492: neque illi quorum lingua gladiorum aciem praestringit
domi, in una “iunctura”, gladiorum acies, che sa tanto di nesso del
linguaggio tecnico militare); il servo Tracalione nella Rudens (v.841:
Gladius non erat).



La machaera del Miles 261

Da quanto visto risulta evidente

1) che Plauto non riferisce quasi mai il termine machaera a per-
sonaggi linguisticamente neutri come ad esempio i vecchi del-
la sua commedia, la cui parlata “medioborghese”, lontana da
eccessi linguistici e puntate estreme, evita in genere l'uso di
grecismi, preferendo ad essi un lessico latino corrispondente

2) che il termine machaera & spia di.una parlata meno corretta e,
per cosi dire, gergale

3) che il termine machaera & spesso associato alla figura del miles,
un soldato grossolano e volgare

4) che il termine machaera contiene implicite connotazioni negati-
ve, occhieggiando anche un valore sesssuale.

E’ facile quindi comprendere la scelta plautina al v. 5 del Mi-
les gloriosus: si presenta in scena un personaggio che si “muove”
e parla come un grande guerriero e comandante, ma in realta & un
volgare soldato mercenario, un capitano di ventura incaricato dal re
Seleuco di arruolare e adunare mercenari (vv.75-76).

Bastera il breve dialogo che Pirgopolinice ha con il parassita Ar-
totrogo per svelarlo al pubblico della commedia, un fanfarone niente
sostanza e tutta apparenza; avra pure uno scudo splendente come un
grande eroe, ma parla come un vile soldato quale egli &; prima anco-
ra di svelarci le sue irreali e fantasmagoriche imprese Plauto gli fa
fare una brutta caduta linguistica e, probabilmente, anche fonetica.

E’ questa purtroppo per noi solo un’intuizione, perché non sa-
premo mai se e fino a quale punto Plauto abbia voluto “giocare”,
per definire i suoi personaggi®, oltre che con la caratterizzazione
linguistica anche con la loro pronuncia. Sono tuttavia convinta che
egli, cosi attento a valersi di ogni strumento per valorizzare perso-
naggi, situazioni, effetti scenici, non abbia dimenticato I'effetto sul
pubblico anche di pronunce “distorte” da inflessioni rustico-dialet-
tali. E questo a riprova che il suono, in ogni senso, era per Plauto
teatralmente significativo e anche spia del suo realismo®.

S Zaffagno, 1987, pp.125 ss.

¢ Come insegna Traina, 1999, p.104: “Questo & il ‘realismo’ plautino: che tanto
deve alla componente melodrammatica, a quell'impatto emotivo del suono e della
musica che, se & presenza ‘indispensabile a un vero teatro popolare’, era per lo
pilt connaturato al teatro latino sin dalle sue origini etrusche”.



262 Elena Zaffagno

BIBLIOGRAFIA

BERTINI F., Plauto. Il Soldato fanfarone, Genova 2003.
GOETHE von J.W., La teoria dei colori, Milano 1981.

PADUANO G., Introduzione, in F. Bertini, Plauto. Il Soldato Jfanfarone,
Genova 2003, pp. 3-16.

TRAINA A., Forma e suono, Bologna 1999,

WITTGENSTEIN L., Osservazioni sui colori. Una grammatica del vedere,
Torino 1981.

ZAFFAGNO Elena, Arcaici’e arcaicizzanti, in Dizionario degli scrittori gre-
ci e latini, 1, Milano 1987, pp. 115-141.



INDICE

Premessa

di Elena Zaffagno

Una nota sul lemma CONTICINIUM di Nonio Marcello (Non. 62,20
M.=87L)
di Giuseppina Barabino

Le eta della vita nel mondo romano: tra mitologia e storia
di Ferruccio Bertini

Le figure ‘gorgiane’ in Aquila Romano
di Maria Franca Buffa Giolito

Spigolature tardoantiche (Sidon. carm. 22,140-141; Ven. Fort. carm.
3,10,23-26; 7,2,9-10; 7,4,19-22; 10,9,51-62)
di Lucia Di Salvo

Waltharius 1410-20: ironfa erética y c6digos heroicos frente al “scur-
rili certamine” (1425-42)
di Rubén Florio

“Lo sento, l'inverno & fuggito”: Pentadio e le simbologie primaverili
dal mondo antico a Valafrido Strabone (con una postilla su Eliot)
di Marco Giovini

La tosse di Catullo: carme 44
di Sergio Ingallina

La follia demoniaca: un problema di «agitazione»
di Sandra Isetta

Sulp(h)ur vivum, sulp(h)ur sacrum, dalla terra al cielo
di Gigliola Maggiulli

Esempi d'autore in una grammatica tardolatina
di Mariarosaria Pugliarello

Wagner e i modelli greci
di Margherita Rubino

Stili e "Parastili": deformazioni, caricature, tracce di teoria e prassi

musicale nel nept éppnveiag di Demetrio
di Serena Salomone

15

21

37

59

85

121

137

159

175

189

199



La fortuna della praefatio vitruviana in etd umanistica e rinascimentale
di Maria Teresa Vitale 243

La machaera del Miles
di Elena Zaffagno 257



