REPRINT

Hagiography and
| | Medieval Literature

A SYMPOSIUM

Odense University Press







fwf A Dok
L’édition médiévale des b
1égendiers latins dans le cadre d’une 1,83
hagiographie générale

par Guy PuiLipeart

Aux historiens qui étudient tes saints comme a ceux qui expioitent la litiéra-
ture qui leur est consacrée, il ne sera pas trop difficite de définir I'hagiogra-
phie. Encore que deux sens principaux du mot soient aujourd’hui communé-
ment ulilisés par les spécialistes. Ils appetlent hagiographie tantdt une littéra-
ture ("'ensemble des sources qui concernent les saints), tantdt une discipline
historique {celle gui traite des saints, de leur vie en particulier et, comme on
dit habituellement, de leur culte).

Cette ambivalence entraine parfois des ambiguités. Ainsi, le titre du présent
Symposium® pouvait donner 4 penser qu'il y serait question des rapports entre
ta liltérature hagiographigue et a littérature médiévale en général, Les sujets
proposés montrent bien que le terme hagiographie a été entendu par les uns
comume /rtérature hagiographigue, par les autres comme science des saints.

Cette constatation m’a amené a m'interroger sur ’hagiographie en général
et & faire plus de théorie que je r’en avais primitivement prévu. Au titre
annoncé? j'ai donc substitué celui-cit L'édition médievale des [égendiers latins
dans le cadre d'une hagiographie générale.

Je partirai du mot, je proposerai ensuite quelques observations sur le phéno-
meéne hagiographique et sur les disciplines qui en trailent; dans une troisiéme
partie, je me pencherai sur I'édition hagiographique médiévaie comme mani-
festation de ce phénomene,

' Le titre danois, Helgenlegender og middelalderiineratur, annoncé dans le bulletin d'information
de I'Université (Nyr fra Odense Universiter, 14° ann., n®18, 1980, p. 280), n'était pas dguivogue, s,
dans I'invitation adressée en anglais, Helgenlegender avait é1é rendu par Hagiography.

* Lest (msfm inations de la littérature et de Uédition hagiographigues au Xifie s.

! T\-S(( MiTfwd st GTXQNMJ , cap. IV (éd. Patrologia Graeca, 143, col. 244, BI0-11;

ou H.I. MOUTSOULAS, in onf\ogm 144, 1973, p. 162, tin. 110).



128 Guy Philippart

I. Le terme hagiographie

Les premiéres traces du mot remontent aux alentours de 400, tant en grec,
avec Epiphane de Chypre (1 403),* qu'en latin, avec Jérdme (+ 420).4 11 sagis-
sait, de part et d’autre, de rendre le terme hébreu kefubin, lequel désigne le
troisiéme groupe des livres de la Bible hébralque canonique, les deux premiers
¢tant formés par la Loi et les Prophétes, Parmi les ketubim, figurent par
exemple les Psaumes, ies Proverbes, le Livre de Job,

En grec, le sens premier continue d’étre attesté quelque temps au moins,
mais, & partir d'une époque A déterminer, a été éclipsé par un sens nouveau,
celui gui prévaut aujourd’hui et e seul que connaissent encore les Grecs:
Phagiographia est 'art de peindre les icOnes et I"hagiographos est te peintre qui
pratigue cet art.

En latin, le terme hagiographa (au neutre pluriel) ou hagiographum (neutre
singuliery® deviendra parfois hagiographi (sous-entendu libri ou auctores)® ou
hagiographia (féminin singulier; une seule attestation identifiée),” mais conser-
vera durant tout le moyen dge soit son sens primitif.? soit un sens immédiate-
ment rattaché 4 celui-ci, comme «écriture sainte» en général® ou «auteur d’un
des hagiographa».'® >’aprés les dictionnaires, quelques autres ouvrages ct la
concordance exhaustive de tous les textes latins du viire au xue s. issus du terri-
toire de I'actuelie Belgique,! le mot a été peu utilisé. Voici la liste des auteurs
aujourd’hui repérés qui 'ont employé a la suite de Jéréme: Cassiodore (+ vers

* I rres siguidem partes ommnis. .. scriptura dividitur, in Legem, in Prophetas et in Agiographa, id est,
in quingue et octo ot undecim fbros (Prologus in Danihele propheta.in Biblia Sacra iuxta valgatam ver-
sionem, éd. RO WEBER, Stutsgart, 1969, p. 1342, lin, 47-48), Voir d'autres références 4 Jérdme dans
le Thesanrus Lingtae Latinae.

* Voir ci-dessous, n. 15,

5 Voir ci-dessous, nn. 19 et 13,

? Voir ci-dessous, n. 18,

& 1l exisle aussi des graphies fantaisistes comme agiosgraphiorunt: voir ci-dessous, n. 14,

* Adgiographa, sancta scriptura (Glossarium adbstrusan, 4G, &, ¢d. WM. LINDSAY et H.-I.
THOMSON, Glossaria latina, vol 3, Paris, 1926, p. 7).

® Vair ci-dessous, n. 13,

1 Je remercie M. Schumacher du Cetedoc {Université de Louvain & Louvain-la-Neuve), qui a
interrogé pour moi ce Thesaurus entiérement mis sur ordinateur ¢t m'a communiqué les trois
emplois du motl quil a relevés. On nofera que la littérature latine «belge» de cette époque ne
connalt pas d’autres mots formés sur hagio-.



1.'8ddition médidvale des 1égendiers latins 129

575), Isidore (t 636)," 'auteur de la Vit S, Willibaldi (fin du vine 5.),% Notker
Balbulus (T 912),% Rathier de Lobbes ou de Vérone (+ 974),'¢ Rupert de Deutz
('t 1129/1130),"" Honorius Augustodunensis (+ 1153),”% Etienne de Tournai (+
1203),” sans doufle aussi un biblicthécaire de Wessobrunn {vers 1170).% R_E.
Latham connait d’autres attestations du terme mais, selon le principe méme
de son ouvrage, ne donne pas ses sources.?

En ancien frangais, e vocable sembie inconnu.? D'aprés te Godefroy,® la
plus ancienne mention remonte & une Hisroire sacrée et profane, ceuvre anony-
me du xve 8,2 el & Fossetier d’Ath (xve/xvie 5.3, lequel écrit: «le psaultier et
les livres de Salomon, lesquelz tous ilz nomment agiographes c’est & dire
sainete eseripturen, Cest bien le sens hiéronymien.®

® Institutiones, 1, XH, 1 {éd, R, MYNORS, Oxford, 1937, p. 36, lin, 19), ete.
¥ Tertius fest) ordo agiographorum, id est sencta scribentium, in que suni libri novem guorem primuis
lob... (Enmologiae, V1,1, 7, éd. W.-M. LINDSAY, Oxford, 1911), etc.

4 Cumgue protinus puer iste. .. sacris litterarum studils inbutus. .. sacras Daviticl carminiy paginas. ..
peragrans sed et etian alios divinae legis agiosgraphiorum armariolas indagando... (¢d. MGH, Ser., t.
XV, p. 89, lin, 16-18), La traduction «auteur d'ouvrages théologiques» donnée par JF,
NIERMEYER (Mediae Larinitatis Lexicon Minus, 1976, p. 479) est manifestement erronée comme
Findique le contexte dans fequet le mot est utiiisé.

'S De haglographis vero in sequenti doceberis guovam primum est Pealterium (De interpretibus divi-
narum scripturaram, cap. 1, é4. Patrologia Larina, t. 131, col 995, C7-8).

Y Audi graedant verba ipsius spivitus sancti ut et habentur in agiographis. . (Praeloguia, 1, ¥V, 14, éd.
Patrologia Latia, . 136, col, 161, B11-12).

 Machabaeorint libri, ef udith, et Tobiae, et quae dicuntur hagiographa. . {(Super quaedam capitte
la Regulae Benedicni, 11, VA, éd. Patrofogia Larina, t. 170, col, 503, B1O).

B Scriptura veteris testmmenti in wria, Le. in historiam, in prophetiam, in hagiographiam dividitur
(Expositio in Psalimos selectos, éd. Patrologia Latina, t. 172, col, 273, B7-8).

S Nee futer lhros legis nec inter prophetas nec inter hagiographos ut est liber Tobiae et Tudith. ..
{Swmma super decretum, éd. 3.F. VON SCHULTE, Die Sumima des Stephanus Tornacensis ber das
Decrenan Gratiand, Giessen, 1891, p. 24). Je n’ai pu consulter moi-meéme 'ouvrage en question.

® Voir Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutsclilands und der Schweiz, TIL T{Munich, 1932), p.
184, 1in, 30.

 Revised Medieval Larin Word-List from British and [rish Sources (Londres, 1965}, p. 220,

2 Le mot ne figure pas dans le TOBLER - LOMMATZSCH, Altfranzdsisches Warterbuch (3 partir
de 19253

1w Dictionnaire de Uancienne langue frangaise, 1.4 {1885), p. 397 et 1, 9 (1898), p. 741,

B Ms. Paris, Arsenal 35/ F (Catal,, N° 5079), du XVe s.

% Sur Fossetier voir Biographie Nationale, 1. 7 (Bruxelles, 1880-1883), col. 203-204.

% Aut 9, de son Dicionnaire, Godefroy traduit hagiographe par «auteur qui raconte la vie et les
actions des saints» et il cile & ce propos le méme Fossetier: «Les agiographes, ceuls qui ont escript
divines et sacrees histoiresr. On voil son erreur. Une autre citation de Godefroy, tirée des Trois
Pelerinaiges de Deguileville, est insuffisante pour que nous puissions juger de son sens.



130 Guy Philippart

Restons-en 1a. On ne court pas grand risque d’erreur & affirmer que le
moyen fge n'a pas donné 4 hagiographie un sens gui s’approche du ndtre. A
celte époque Ihagiographie n’a rien & voir avec les saints, mais uniquement
avec I'Ecriture Sainte,

La plus ancienne formation connue d’un vocable sur le préfixe hagio- avec
référence aux saints est due au compilateur brabangon Jean Gielemans
{1427-1487). 1l avait baptisé sa premiére collection de Vies de saints Sanctilo-
ginm.

quod sic nominare complacuit pro eo quod in ipso non solum martyrum, sed et
aliorumt diversorum sanctorum vitae recitentur, Martyrologium guippe tantum-
modo se extendit proprie ad martyres, sanctilogium vero ad sanctos omnes.

Pour sa collection suivante, rédigée entre 1476 et 1484, i inventa Hagiolo-
ginm,® en quoi il se montrait bon humaniste. Il ne faudrait d"ailleurs pas tra-
duire Hagiologie, mais Hagiologe, comme on dit Martyrologe, ¢'est-d-dire
recueil de vies de saints, Le mot ne sera pas oublié; il se lit sous la plunie
d’éerivains des Temps Modernes, Ainsi, en 1662, chez le 1ésuite Théophile
Raynaud, auteur d’un Hagiologium Lugdunense, ™ en 1709, dans les Acta Sanc-
forum,® ou, en 1773, chez cet auteur anonyme d'un MHagiologium italicum ex
guo compendiosae notitiae exhibentur sanctorum beatorumgue ad Italiam spectan-
tium, publi¢ A Bassano. 1l passe dans d’autres langues, En portugais par exemp-
le, chez George Cardoso, auteur d’un Agiclogio Lusitano dos sanctos, e varoens
illustres em virdude do reino de Portugal e suas conguistas,® imprimé & Lisbonne
en 1652, Nous ne suivrons pas plus loin le destin du terme Hagiologe, gui con-
naitra quelque fortune au xixe siécle en conservant heureusement le sens pré-

L. De codicibus hagiographicis Tohannis Gielemans {Bruxelles, 1895), p. 10.

*® Hagiologium Brabantinorum, Voir ibid., p. 11-12. Autre altestation du mot chez Pu Cange,
avec le sens de calendarium festorum, daprés des Antiguitates Benedict. Vascon., inégdites alors,
d*époque indéterminée.

8 Paru a Lyon; repris comme vol. 8 (Lyon 1663) des Opera Omitia du méme auteur.

¥ Acte Sanctorum, Tun. L5, p.VIL, lin, 1, ete.: pour désigner une espéce de martyrologe éthio-
pien.

% Nommé Hagiotogium Lusitanicun dans a préface aux Acta Sancrorunt, Febr, 1, p.X X1, ¢col. B,
med.



L 'dition médiévale des légendiers latins 134

cis que lui avait donné Gielemans. Nous ne parlerons pas non plus d’Hagio-
logie qui a tendu a concurrencer son parent Haglographie 3!

Clest a I'époque moderne apparemment que le mot hagiographus prend le
sens nouveau de «spécialiste des saintsy. Il n’est pas exclu que les auteurs de
ce détournement de sens, peu heureux au demeurant, soient les premiers Boi-
landistes. L’usage de les désigner comme hagiographi remonte sans doute haut
dans feur histoire (Penquéte est & faire) et parail commun au Xvitie siécle: les
catalogues des Jésuites belges de cette époque en témoignent,” mais aussi el
surtoul I'Encyclopédie, odl, aprés un article sur le sens primitif du mot, on lit
cetle note: «On appelle encore hagiographe en général tout auteur qui a tra-
vaillé sur la vie et les actions des saints. Ainsi, en ce sens, les Boliandistes soni
les pius savants et les plus volumineux hagiographes que nous ayons.»*

Le terme latin hagiographia, porteur de ce sens nouveau, et ses équivalents
francais e1 anglais n’apparaissent, selon les dictionnaires et dans I'élat actuel
de ma documentation, qu’au début du x1xe s. En frangais, on mentionne com-
me premiers témoins Boiste,™ lexicographe de cette époque, et, en 1813, son
contemporain Gattel.* Pour Ianglais, 'Oxford English Dictionary cite R,
Southey dans un texte de 1821.% En latin, les néo-Bollandistes utitisent le mot
dans le premier velume des Acta Sanctorum qu’ils publient (1845).3 En alie-

8 parfois pour différencier la «science des saints» (ou «science du phénoméne hagiogra-
phiquer} de la «littérature consacrée aux sains». Un seul exemple tiré d'une publication toute
réeente. Dans la revue frénikon (1,53, 19800, Vsevolod ROCHCAU éerit «La Tolie-pour-le-Christ,
appelée en ruse wwrodstvo, est un domaine négligé de hagiofogier (p. 341) et plus loint «Dans
I'hagiographie russe, une seule Fie... répond A ces exigencesy, La distinction, déji ancienne (voir
un autre exemple ci-dessous, n. 393, est judicicuse, mais elle n’a guére cours,

2 Ainsi nous Pavons lu dans le Catalogus tertius personarum provinciae flandro-belgicae Societatis
fesu, col. 1, de Pannée 1731,

B Encvelopédie ou dictionnairve raisonné des sciences, des arts et des métiers, 1. 8 (1765), p. 23,

¥ Pierre-Claude BOISTE (1765-1824), auteur d'un Dictionnaire universel de I langue frangaive
(1800).

3 Abbé Claude-Marie GATYEL, auteur d'un Dicrionnaire universel portatif de la langue frangaise
(18123), seconde édition d'un Newveau dictionnaire portarif de la langue francoise, paru en 1797, La
premiére édition donne hagiographe («auteur qui écrit sur les saints»), mais pas hagiographie, ni
hagiologie.

¥ «Such tales as these are common in Romish hagiography», lil-on dans la longue recension de
The Works of the Reverend Willian Huntington, parue sans nom d'auteur dans Quarterly Review,
vol.24 (18213, p.26. Selon I'Oxford English Dictionary, ce compte-rendu serait de Robert Southey
(1774-1843).

M «,., ab eo disciplinarum genere quibus Hagiographia contineturs (deta Sanctorint, Oct.t 7,
adresse au lecteur, p. {al).



132 Guy Philinpart

mand, i} semble qu'il faille attendre plus longtemps: en 1897, en lous cus,
Albert Ehrhardt Yutilise dans ses Forschungen zur Hagiographie der griechischen
Kirche, alors que le monumental Deutsches Worterbuch des {réres Grimm (éd,
1877) ignore. Dans le dictionnaire bilingue de Sake (Sa ?Villatle), la rubrigue
Hagiographie manque encore dans la partie Deutsch-Franzdsisch en 1911, mais
la rubrique hagiographie (avec la traduction Hagiographie!) est déja dans la plus
ancienne édition que j'aie consultée, celle de 1891, En néerlandais, le mot n'est
pas dans le grand Woordenboek der Nederlandsche Taal de Beets et Muller
(1900), Tout ceci & titre indicatif.

Tres vite la confusion régne dans la définition du mot par les lexicographes
et dans les encyclopédies. La tache était évidemment difficile car les historiens
qui éludiaient les Vies de Saints n’étaient guére nombreux. En dehors de leur
cercle le mot n’étant pas courant était souvent mal compris. Les lexicographes
ont rarement eu recours a l'usape quen faisaient les trés rares praticiens, mais
plutdt a 'étymologie, 4 leur imagination, ou pius généralement, au fur et 4
mesure gu'on avance dans le temps, & leurs devanciers,

En bref, principalement & partir de travaux allemands, anglais, frangais et
néerlandais, el subsidiairement espagnols et italiens®, il apparail que, sans
tenir compte du sens primitif hérité de Pantiquité chrétienne ni d’autres sens
généraux sans rapport avec les saints {du type «ouvrage sur des choses sain-
tes»), plus de dix définitions, souvent ambigués, ont été données, gu'on
regroupera, sans trop forcer, en cing catégories:”

1* Action de rédiger des Vies de saints,

2¢ Une Vie de saint, avec éventueliement une histeire de son culte.

3° Une branche de la littérature; le genre littéraire hagiographique.

4= Une discipline philologique et littéraire, qui a pour objet les Vies de
saints et les autres sources les concernant.

59 Une discipline historique qui a pour objet la vie et le culte des saints.

* Enquéte non systématique, mende dans des travaux qui m'étaient facilement aceessibles. Ont
€té consultés des dictionnaires de langue, des encyclopédies et guelgues ouvrages d’histoire,

¥ Nous ne prétendons pas proposer ici un classement striel. Notre but est purement pratique
cl, aver un peu de loisir, i y aurait moyen de faire mieux, Voici A titre informatil une série de ces
définitions, plus ou moins regroupées: «Composizione delle vite dei santis (FANFANL 1K88),
«Rédaction des Vies de saints» (ROBERT; voir aussi FOCUS, 1963 et 1975); «Quvrages consacrés i
fa vie et aux actes des saints et & Pinstitution des fétes qui céitbrent leur mémoires (GRANDIE
ENCYCLOPEDRIE, ca 1890); «Ecrit sur les sains» (PETFT LAROUSSE, 1908); «Biographical and edi-
fying accounts of the lives of the saints» (CHAMBERS, 1953); «The writing of the lives of the
satittsr (OXFORD INCTIONARY OF THE CHRISTIAN CHURCH, 1957); «Biography of saints,



L édition médidvale des légendiers lating 133

Saints” fivesr (WEBSTER, 1961}, «Historia de la vida de los santos» (DICCIONARIO ENCICLO-
PEDICO HISPANO-AMERICANG, 1892; ENCICLOPEDIA UNIVERSAL, 1925: ALONSO, 1958); «un
genre littéraire, . » (ENCYCLOPAEDIA UNIVERSALIS, 1968); «Der Zweig der Biographie der die
[.ebensbeschreibung der Heiligen zur Aufgabe haty (RELIGION IN GESCHICHTE UND GEGEN.
WART, 1959); «Darstellung des Lebens der Heiligen» (LEXIKON FUR THEOCLOGIHE UND KIRCHIZ,
1960: MEYERS, 1974); «Beschrijving van de levens de heiligen. .. Teder geschrift geinspireerd op
en dienstig tot bevordering van de cultus der heiligens (KATHOLIEKE ENCYCLOPAEDIE, 1952);
«Beschrijving van de levens der heifigen...» (WINKLER PRINS, 1957): «Een apart lefterkundig
genres (THEOQLOGISCH WQOORDENBOEK, au mot Heligenleveny, 1937); alevensbeschrijving der
Heiligen» (WINKLER PRINS. GEZINSENCYCLOPEDIE, ca 1960; voir aussi GROTE WINKLER
PRINS, 1964; STANDARD ENCYCLOPEDIE, 1968 OOSTHOEKS ENCYCLOPEDIE, 1968; SUMMA
1975; KLEINE LAROUSSE, 1977); «The writing of the lives of saints; saints’ lives as a branch of lite-
rature or legend» (MURRAY, 1901, THE OXFORD ENGLISH DICTIONARY, 1933): «Quel ramo
della Jetferatura religiosa che espone ia vita umana ¢ sopranaturale dei santi» (ENCICLOPEDIA
ECCLESIASTICA, 1942); «Genere lelerario ¢ scienza storica (ma come scienza storica la chia-
mamo agiologiay» (IMZIONARIO ECCLESIASTICO, 1953); «Science des légendes et des éerits qui
traitent de la vie des saintsn (BESCHERELLE, 1855; LACHATRE, ca 1868); «Science. .. des éerits
sur les saints» {LARIVE et FLEURY, 1886); «Science qui concerne le récit de la vie des saints»
(NOUVEALU LAROUSSE, ca {905; LARQUSSE DU XXe 8., 1930; GRAND LAROUSSE ENCYCLOPE-
DIQUE, 1962); «Science de la biographie des saints» (FOCUS, 1963, 1975); «Science qui traite de la
biographic des saints» (QUILLET, 1969); «Fiude des vies de saints» (ALPHA, 1970); «Science de
Phagiographe, de Pauteur de vies de saintsy (GRAND DICTIONNAIRE UNIVERSEL DU XiXe S,
[873) «Rama especial de las ciencias eclesidsticass (ENCICLOPEDIA UNIVERSAL, 1925);
«Science qui traite, .. de Ihisloire des saints» (HATZFELD, DARMSTETER ¢t THOMAS, 1920);
«L¢tude scientifigue des saints, de leur histoire et de leur culte» (AIGRAIN, L hagiographie, 1953,
p. 73 «la science qui s'occupe de Phistoire et du culte des saints» (CATHOLICISME, 1957/1963);
«Une des branches des sciences historiques.. .» {(DUBOIS, 1968); «Branche de histoire religicuse
qui élidic la vie et fes actions des saints» {(GRAND LAROUSSE DE LA [ANGUE, 1973); « Wissen-
schaflliche urd kritische Beschiiftigung mil der hagiographischen Uberlieferung, mit der
Geschichte und dem Kult der Heiligen» (LEXIKON FUR THEOLOGIE UKD KIRCHE, 1960}; «Dic
wissenschaltliche Arbeit an Uberlieferung, Geschichte und Kult der Heiligen» (MEYERS, 1974);
«De Wetenschap die zich kritisch bezighoudt met de geschiedenis van de heiligen en hun ver-
ering» {GROTLE WINKLER PRINS, 1969; voir aussi GROTE NEDERLANDSE LAROUSSE ENCY.
CLOPEDIE, 1975) «The branch of learning which has the saints and their worship for its objectr
(NEW CATHOLIC ENCYCLOPAEDIA, ca J905 et 1968; ENCYCLOPAEDIA BRITANNICA,
192971932, 1973); «The study and writing of the lives of the saints and martyrs (EVERYMANS
ENCYCLOPAEDIA, 1967); «Questa parte delia storia ecelesiastica. .. racconta i fatti delia vita. .. dei
santi...» (ENCICLOPEDIA [TALIANA, 1929); «La scienza che si occupa delle vite e delle leggende
dei santi e di tutte e questioni annesse, La si pud considerare un ramo della storia ecclesiasticas
(ENCICLOPEDIA CATTOLICA, 1948); «La méthode technigue relevant de la critigue historigue,
qui permet d'entreprendre, sur des bases stres, la biographie d'un saint, son histoire posthume et
I"étude du culte gui lui a é1é rendus (CATHOLICISME, 1957/1963),



134 Guy Phifippart

Double conclusion de cette rapide enguéte sémantique. Primo, bien des ambi-
guités cussent €té évitées si le terme hagiographie avait conservé son sens pri-
mitif de lnérature sacrée, doublé éventuellement de celui de littérature consac-
rée aux saints. Secundo, peu de lexicographes et de coilaborateurs d’encyclopé-
dies ont réfléchi sur la pratique concréte du mot.* Quasi aucun d’enire eux, du
coup, n'en a saisi 'ambivalence fonciére évoquée au début de cet exposé ni
bien situé, entre ces deux pdles, la définition, ou les définitions, qu’il en don-
nait. Quoi qu’il en soit, comme disait ce professeur de logique, «on peut appe-
ler n'importe quoi n'imparte comment & condition de prévenir gquand on
change!»

Cet apercu édifiant n'étant dans mon esprit que 'amorce d'une réflexion
non tant sur le mot que sur ’hagiographie en tant que discipline, nous pouvons
aborder maintenant la seconde partie de 'exposé.

II. Le phénoméne hagiographique

Dans la pratique érudite, I"hagiographic comme discipline historique a tradi-
tionnellement et [égitimement trois objets difficilement réductibles: 1° le saint
lui-méme, sa vie et ses actions; 2° ce qu'on nomme le culte; 3° la littérature
hagiographique.*

S'il est aisé de déterminer les objectifs de la premiére et de la troisiéme
hagiographie, on s'entendra moins facilement sur la deuxiéme, Clest d'elie
qu’il sera guestion ici, car c'est d’elle que reléve la recherche sur I'édition
hagiographique médiévale.

Constatons d’abord qu’il n’existe pas a ce jour d*histoire générale du culte
des saints. De nombreuses disciplines spécialisées, comme iconographie, 1a
Patrozinienkunde, 'histoire de la liturgie, des pélerinages, des sanctuaires, des
reliques, du droit en matiére de canonisation, etc., ont produit de muitiples
monographies, mais elles n'ont pas encore été exploitées en vue de cetle
histoire générale.

Pour concevoir celle-ci, il serait profitable de mettre provisoirement entre
parenthéses Je concept de culte, dont la définition préliminaire entralnerait

“© 1] y a des exceptions. En voici une: «The historical scicnce which studies and treats of
documents or writings about holiness, holy persons and saints, It is usual to make a distinction
between the hagiographic writings which make up the source material of the modern science of
hagiography, and the science itself which is closely related te the philological science of textual
criticism» {Colliers" Encyclopedia, 1959).

4 Ainsi, par exempie, jes Bollandistes sont-ils essentiellement des historiens de la linéraure
hagiographique,



L édition médiévale des légendiers latins 135

sans doute d'interminables discussions, pour le remplacer par celui, plus neu-
tre et plus général, de phénoméne hagiographique. Tout phénoméne social ou
mental qui aurait quelque rapport que ce soit avec les saints entrerait dans
cette catégorie, Passons en revue, sans gutre commentaire, une série de ces
phénoménes,

Pratiques gestuelles simpies, comme Ja prosternation, agenouillement, le
baiser, le toucher, ou plus complexes, comme I'incubation par exempie, qui
consiste & dormir dans un sanctuaire dans 'espoir d’obtenir une grice ou
de recevoir un message en songe.

Porter sur sot des reliques, placer Pimage d’un saint dans sa maison, jeter
de largent sur sa tombe, fleurir sa statue, briler un cierge devant elle, offrir
un ex-voto, faire une donation 4 un saint ou 4 son sanctudire,

Maudire ou bénir par le saint, le supplier, I'invoquer, lui rendre grices, le
prendre & témoin, tenter de le manipuler par la magie, le narguer, se
mogquer de lui ou de son culte, 'invectiver, le menacer, le chitier, pronon-
cer Un juron par son nom,

l.es pélerinages, les cérémonies, les processions, les heures, messes,
dédicaces. Les translations, advenrus, inventions, élévations, ostensions de
reliques. Les «quétes itinérantes».* Les canonisations. Les rites liés 4 la
naissance, 4 'initiation, au mariage, 4 la maladie, & la mort.

Attribuer au saint un pouvoir de protection conire les épidémies, les
naufrages, le vol, un malheur quelcongue; lui attribuer un rote miraculeux
dans les guérisons, les victoires mulitaires, le salut; lui reconnaitre la qualité
d’intercesseur,

Utiliser les noms de saints pour créer des dictons, des sentences, des rég-
les {en hagio-météorologie par exemple), jouer sur le nom du saint ou
mventer des saints fictifs, par jeu, dérision.

Collectionner des objets hagiographiques: images, reliques, récits.

Les spectacles hagiographiques, les jeux, les chansons, les lectures pri-
vées ou publiques, 4 table ou & I'église, durant les veillées d’armes, sur les
voies de pélerinage. La prédication, la littérature, 'enseignement, les créa-
tions arlistiques,

Le contrdle ecclésiastique: [a censure de pratiques, de dévotions, la con-

@ L ’expression désigne une pratique a propos de laguelle on consultera M. HEINZELMANN,
Transtationsberichie und andere Quellen des Religuienkuidtes (Dypologie des sonrces du moven dge ocei-
dental, fasc. 33, Turnhout, 1979), p. 83.



136 Guy Philippart

damnation de récits «apocryphes», la vérification des miracles, les proces
de canonisation, la réglementation de la liturgie,

La critique des reliques, de la multiplication des fétes, du réle excessif
des saints, des miracies, de Vexploitation intéressée du culte, de la littératu-
re, de la théologie traditionnelle du culte des saints,

Les institutions quasi civiles: fixation, au jour de la féte du saint, des
plaids généraux, du marché, du paiement des redevances. L'institution des
jours chémés, la datation des actes par le nom de la féte du saint, les ser-
ments sur les reliques.

Les féles populaires liées au calendrier,

Les patronages sur les noms, ies lieux, ies personnes, les confréries, les
Ordres, les métiers, les états (prisonniers, malades,..), les animaux, les
maladies, les circonstances de 1a vie (voyage, heure de ia mort, péril de la
mer...), les objets (qu'on veut protéger du vol, par exemple, ou de la
destruction), les bateaux,

Les objets eux-mémes: reliques, ex-volos, refiquaires, chiisses, statues,
tableaux, fresques, miniatures, images, églises, chapelles, oratoires, autels,
enseignes, drapeiets, images, écus, banniéres, sceaux, piéces de monnaie,
bagues de pelerinage, livres hagiographiques.

Cet inventaire, malgré sa sécheresse, est suggestif. Il fail sussitdt prendre con-
science que «le» phénoméne hagiographique est d’abord un phénomeéne de
société el reléve de la sociologie historique. Au-deld d'une histoire qui ferait le
répertoire critique, par lieux et par époques, de tous les phénomeénes hagio-
graphiques, il y a en effel place pour une recherche qui viserait 4 reconnaitre
les représentations mentales qu'ils supposent, les foncrions qu'ils ont exercées et
surtout le poids qu’ils ont eu dans une société donnée ¥

# Nous ne nous ferens pas d'illusion: les sources médiévales ne sont pas riches au point de
permettre une telle étude dans une société bica délimitée dans le temps et dans I'espace. Dang
Momaiflow village occitan de 1294 & 1324 (Paris, 1975), E. Le Roy Ladurie, en dépil de {a richesse
exceplionnelle de sa documentation, ne treuve 4 parler que du culte marial ¢t de celui des apdtres
(chap. XXI, p. 487-500). C'est 4 Péchelle de plug vastes régions, voire de tout POcciden, ¢t sur des
périodes plus longues que la documentation deviendra abondante. Mais on courra alors fe risque
de rapprocher et de coordonner des éléments qui apparticnnent & des cultures différentes. Par
contre, le phénoméne hagiographique contemporain peut donner lieu A des recherches plus fruc-
tueuses, dans la mesure ol i¢ recours & Penquéte oraie est possible. Un seul exemple récent: A,
BENSA, Les saints guérisseurs du Perche-Gouét. Espace symboligue du Bocage (Mémoires de institut
d'ethrivlogie, XV11, Paris 1978).



L édition médiévale des légendiers lating 137

B faut insister sur Pimportance de ce troisiéme cobjectif de la sociologie
historigue. Toute la question en effet est de savoir si la référence au saint dans
la société médiévale mettait en jeu des forces majeures ou si, au contraire,
Pemphase de la littérature hagiographique et la multiplicité des pratiques ne
gonflent pas démesurément 4 nos yeux un phénomene qgui, somme toute,
serait mineur. La relative pauvreté des sources rend la réponse 4 cette ques-
tion extrémement délicate,

Et le concept de culre, mis plus haut entre parenthéses, qu'en faire main-
tenant? L ¢tude des fonctions nous permet 4 la fois de le récupérer et de le
relativiser. On pourrait dire qu’un phénomeéne hagiographique reléve du culte
chaque fois qu'il remplit une fonction religieuse (invocation, vénération, action
de grices) ou magigue (manipulation). C'est dire que la sociologie historique
du phénomeéne hagiographique est beaucoup plus large que Phistoire du culte
proprement dit. Certains phénoménes hagiographiques n'ont en effet pas de
fonction cultuelle, comme les dictons hagio-météorologiques. Dautres ont
perdu au cours des dges leur fonction primitive pour en remplir de nouvelles,
comime te montrent tant d'études des manifestations felkloriques et des tradi-
tions «populaires».® DYautres s’'inscrivent dans des institutions qui petid a petit
perdent leurs attaches avec Pacte cultuel qui les a fondés: ainsi, la dédicace
d'un église, acte cultuel, crée un titre patronal ou un topenyme qui finit sou-
venl par ne plus avoir de fonction cultuelie, Enfin, la plupart des phénomenes
hagiographiques remplissent plusieurs fonctions: religieuses, magiques, écono-
miques, mentales, didactiques, etc,

Cette évocation sommaire de hagiographie comme sociologie historique
d'un phénoemene social et mental particulier doit nous suffire puisquelle nous
introduit 4 notre sujet en le plagant dans son contexte, Cest en effet d'un de
ces phénomeénes sociaux, 'édition hagiographique, gue nous avons a traiter
mainienant.

I11. L édition hagiographique latine

A. Définition et sources.®

Le concept & édition médiévale sans étre neuf demande pourtant & étre défini.
L'opération se situe bien entendu entre la rédaction de Vezuvre et la copie

* [ei encore, un geul exemple récent: R, PINON, Contribution & un examen critique de la Saint-
Macrawe ¢ Liége, dans le Bulletin de la Société rovale Le Vieux Lidge, 1.9 (1980), p. 597-624.

* Sur ce sujet voir G. PHILIPPART, Les légendiers lating er aurres manuscrits hagiographiques
{Typologie des sowrces du moven dge occidental, fase. 24-25, Turnhout, 1977), pp. 51, 57-58 (défini-
tion), pp. 27-32 {(sources), elc.



138 Guy Phifippart

proprement dite. Cette place n'est pas aussi étroite qu'il pourrait paraitre, en
particulier dans I"édition des collections. Prenons le cas du légendier. Relévent
spécifiquement de I'édition, les préfaces générales, les rubriques, te numéro-
tage des piéces, les titres, les dates de fétes, éventuellement la division des
légendes en flectiones, les formules d’introduction et de clture des textes, la
composition du sanctoral, son ampleur, le choix des 1égendes, leur nombre, la
matiére du manuscrit, le format, [a mise en page, liltustration. Cette énuméra-
tion couvre, ou peu s'en faut, toutes les opérations possibles de Péditeur: les
legendiers n'ont évidemment pas tous subi toutes ces opérations. C'est ainsi
que la plupart d’entre eux sont sans illustration et sans préface générale.

Les témoignages historiques sur "édition hagiographique meédiévale sont
rarissimes. L’essentiel de la documentation ce sont les manuscrits eux-mémes,
si bien que I'historien ici se trouve un peu dans la position de archéologue.

Le plus ancien manuscrit proprement hagiographique remonte trés précise-
‘ment 4 'an 517 et livre la Vie de S. Martin et celle de S. Paui ermite (Veronen-
sis); de la fin du méme sixiéme siécle daie un exemplaire de la Pgssion des
saints Jean et Paul (Leningradensis); du vue s., une Passion de saint Sébastien,
conservée 3 la Burgerbibliothek de Berne, et des alentours de 'an 700 une Vie
du saint abbé d’lona, Columba, aujourd’hui & la Ministerialbibliothek de Schaff-
house. Ce ne sont 1 que des livrets hagiographiques.*

Le plus ancien légendier conserve, actuellement daté du milicu du vine s.,
est le Codex Velseri (Clm 3514), & moins que les fragments des Passions des
saints Pionius et Theodosia, antérieurs d’un siécle, soient les débris d*une col-
lection, mais c’est impossible 4 déterminer.

Quoi qu'il en soit, & partir du milieu du vie s, les légendiers qui ont échap-
pé 4 la destruction sont innombrables: ¢’est par.centaines qu'il faut les comp-
ter. Pour la seconde moitié du vile s, seule période exhaustivement traitée et
de laquelie i reste généralement si peu de manuscrits, on en dénombre au
moins onze.*?

B. Histoire de I'édition hagiographique latine.®

Une série d’observations conduisent & diviser Phistoire de I'édition hagiogra-
phique latine au moyen dge en deux périodes: la premiére va des origines con-
nues (Ve s.) au xlie s., la seconde, du xnie s. 4 imprimerie. A la charniére,

% Voir ibid., tableau, p.28.

1 Yoir ibid., tableau, p.31.

“ Nous reprenons ici, en les remaniant parfois ou en les précisant les lignes générales de notre
chapitre Histoire de ("édition hagiographigue miédidvaie (ibid., p. 27-30). Les données chiffrées ont
¢1é présentées autrement et Jes observations ont été formulées de maniére plus systématique dans
le cadre du présent exposé.



L édition médidvale des légendiers latins 139

un événement /ittéraire considérable dans le monde de Pédition hagiogra-
phigue: {a création des Legendae Novae, des «nouveaux [égendiers»,

Les éditeurs des 1égendiers traditionnels s’étaient comporte$ essentiellement
comme des compilateurs, réunissant en un ensemble des pieces de toutes ori-
gines, et méritent singuliérement 4 ce titre le nom d'éditewrs. Au xime s, voire
dés le xue s., de véritables auteurs viennent les concurrencer ou bouleverser
leur pratique: ces auteurs reprennent la matiére des anciens légendiers, mais
ils ta récrivent ou en aménagent substantiellement les textes, le plus souvent en
les abrégeant, d’ou le nom d’abréviatenrs qu’on leur donne souvent. Jean de
Mailly*® est un des premiers lettrés connus 4 avoir eréé un légendier de ce
type. Jacques de Voragine® sera le plus célébre €t le plus prospére d’entre eux.
Il est & noter que quantité de leurs successeurs anonymes ont exercé leur art
de I'abbreviatio non plus sur des iégendiers traditionnels mais sur des abbrevig-
tiones antérieures.

Les abbreviationes sont particuliérement importantes du fait gu’elles ont ser-
vi de modéle aux divers traducteurs médiévaux des 1égendes latines. Leur cré-
ation a ¢galement eu un impact considérable sur 'édition hagiographique lati-
ne comme nous allons le voir en retragant schématiquement Uhistoire de cette
édition 4 travers tout le moyen dge. Pour plus de clarté nous présenterons sous
des rubriques distinctes les observations que nous voulons formuler,

1° La production des légendiers traditionnels, qui croit du vine au xite s. est brus-
quement ralentie au X1 s., comme le montre le tableau ci-dessous:

Nombre de légendiers (gt Passionaria apostolorum) par siécle®!
Siécles VI OIS XS XI® XIF XU X3V XV® Total

I 0 0 1 i1 19 5 1 0 37
1° 0 7 6 9 18 11 5 7 63
g 2 1 9 | 21 27 9 4 8 91 )
Total® 2 | 188 L1t 41t eat | 257 10 15 | 191'°

# Sur Jean de Mailly, dont nous préparons Pédition princeps de ' dbbreviatio in Gestis et Miracu-
Hlis Sanctorum, vair entre autres Th. KAEPPELL, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, vol. 2
{Rome, 1975), p.473-474. 1. Abbreviatio, dont reste une trentaine de manuscrits, a ¢connu deux
&ditions de la part de son auteur: la premiére dans les années 12251230, la seconde en 1243,

% Sur Jacques de Yoragine (T 1298), voir ibid.

5t 1 g’agit bien entendu d’un échantillon, & propos duquel voir G. PHILIPPART (ci-dessus, n.
45), p. 45 et p. 36 (n. 37). Les légendiers sont ceux qui contiennent la Passio Cypriani €l gue nous
avons pu examiner personnellement. Les Passionaria apostolorum (voir ibid., p. 87-93) sont ceux
dont nous avans dressé la liste ibid., pp. 16-18, a {a suite d'une enquite non systématique mais suf-
fisamment représentative,



140 Guy Philippart

2
24 w0
W o e e e e e e e b — = 3
16 H i 40
iz { X
i
§ E — 20
F) J {-l J 10
0oL o TR l 0
Sigcles § 9011 121314 15 BO 11 121304 18 BO L1213 14103 SO 213408
r ¢ u Tawd
1* = Légendiers italiens
1P = Légendiers non italiens
I1 = Passionaria apostolorum??

Ce ralentissement est dd sans doute & la concurrence des nouveaux iégendiers,
mais aussi a la saturation du marché, les monastéres et chapitres cessant de se
multiplier comme dans la phase antérieure et les anciennes instifutions étant
déia dotées de leur(s) légendier(s),

2¢ Le format des 1égendiers traditionnels, de ce c6té des Alpes, croit en moyen-
ne dun tiers, du 1xe au xie/xie s., passant de 30 centimétres de haut environ a
plus ou moins 40 centimétres, pour se stabiliser, voire peut-étre redescendre
ensuite. La production italienne est généralement plus prestigicuse; elle dépas-
se celle du Nord de plus de 10 ¢m. au xie 5., de plus de 13 em. au xue ., soit
d'un bon tiers. Les Legendae Novae quant 3 elles, quelle que seit leur prove-
nance, sont beaucoup plus petites: les exemplaires du légendier de Jean de
Mailly pris pour échantillon ont une moyenne de 22 a 23 c¢m. de haut scule-
ment; ils sont done au moins deux fois plus petits que les légendiers italiens
traditionnels,

2 Douze des 91 Passionaria apostolorum font partie de légendiers généraux de I"échantilionia et
Ib. C'est ce qui explique les correctifs apportds aux totaux (18-4; 16-1; 41-2; 64-4; 25-1; el finale-
ment 191-12).



L édition médiévale des légendiers lutins i41

Format des légendiers. Hauteur moyenne {en wm. |5

L.égendiers italiens - 310y 433 303 45 (540) -
Autres Iégendiers 299 353 328 368 409 380 350
L ensemble 299 336 365 438 424 407 330
SIECLES IX¢ X OXr XI* X[ X Xv
300 1
I : —~ légendiers italiens.
—- i t —— autres legendiers.
400 . XXX manuscrits de
| VAbbreviatio de
: Jean de Mailly.
300 ; !
I
| [,
i PRVEV.IVEVEVavEY A
200 | X *
| x | ;‘
! x| ]
| x| 0
K
100 | z ; 3
p
| );'{ } X
! o ¥
0 { X | %

IX® X XI° XII° XIT® XIve Xve

a1 échantilion des [égendiers est le méme que dans le tablean précédent.



142 Guy Philippart

Le {l¢chissement de la fin du moyen 4ge, 8'il se confirmait, s’explique peut-étre
par le fait que le format des légendiers en parchemin se serait aligné sur celui,
moins grand, des manuscrits en papier. Quant 4 la différence sensible entre les
légendiers traditionnels et les Legendae novae, elle semble due essentielfement
A ta différence de destination des manuscrits, Les grands formats étaient adap-
tés 4 la lecture publique 4 I'église et au réfectoire, les Legendae novae compo-
sées avant tout pour les prédicateurs, qui les wtilisaient en privé lors de la pré-
paration de leurs sermons, devaient étre plus maniables que les grandes collec-
tions monastigues,

3° Le sancroral gonfle considérablement du 1xe au Xiie s, Aux xive et Xve s, le
nombre de 1égendes par collection n’augmentera plus, sauf dans quelques cas
exceptionnels. Ici aussi une certaine saturation a pu arréler la croissance.
Avee fe temps, les éditeurs avaient recueilli tout ce qui pouvait exister dans la
région et dans les contrées voisines. Seuls des collectionneurs acharnés ont
systématiquement débordé le cadre de leur territoire pour réaliser des sommes
hors du commun qui ont pulvérisé les records précédents. Je songe par
exemple aux grandes collections d’Autriche (Magnum Legendarium Austria-
cum) de la fin du xune s., de Tréves au xie s., de Béddeken dans ies années
1450, et surtout 4 la gigantesque compilation du Brabangon Jean Gielemans &
tafin du xve s.

['Ttalie suit, ici encore, un destin original, Son sanctoral, qui vatait bien, voi-
re dépassait celui des légendiers du Nord au 1xe s. n'a pas continué de croitre,

Quant aux Abbreviationes, elles sont, de ce point de vue, conformes a ce qui
se faisait de moyen dans les légendiers traditionnels de Jeur époque. Jacques
de Voragine toutefois élargit considérablement le sanctoral par rapport & ce
que réunissaient ses compatriotes et il atteint les chiffres communs au Nord
des Alpes.



L édition médiévale des lgendiers latins 143

Amplewr du sanctoral™

Le mois de septembre a été pris comme échantilion. Dans le tableau ci-des-
sous on donne le nombre moyen de fétes de septembre dans les légendiers.

Légendiers italiens - (8) 11.4 125 105 - -
Autres légendiers 5 8.25 g7 179 211 13 (25.5)
L’ensemble 5 8.2 03 14 18.1 13 (255
SIECLES xX¢ X X1 OXI¢ XurE Xmveo oXve
24
XK} X X X K K
20 . L
- -~ légendiers italiens.
16 — autres légendiers.
1 T xxxx Legendue Novae
i (S (Legenda Aurea et
3 — Abbreviatio).

I I
I |
4 | f
| l
0 I 1

IX® X XI® XII° XHI® XIVe Xve

On comparera ces moyennes avec les scores que pouvaient atteindre des col-
lections géantes, comme le légendier de Tréves (au moins 42 féies en septemb-
re), le Magnum Legendarium Austriacum (44 fétes) et surtout le Sanctilogium de
J. Gielemans (93 f&tes).

4° La proportion des martyrs, écrasante dans les collections archaiques, puis-
qu'elle atteint jusqu’ & 95% de moyenne, ira g’atténuant légérement pour de-
scendre 4 80% au xirs., 75% au xive et 65% au xve s,

En Italie, la proportion des martyrs se maintient jusqu’au bout & un niveau
trés élevé dans les iégendiers traditionnels, qui sont fermés quasi hermétique-
ment & la pénétration de hagiographie «barbare» et aux saints «modernes».

Dans les Legendae Novae, la proportion des martyrs est équivalente 4 celle
des légendiers traditionnels non italiens,

# Méme échantillon que dans les deux tableaux précédents.



144 Guy Philippart

3¢ La proportion des saints wmodernes» est évidemment faible, en raison du suc-
cés des martyrs. Les saints «imodernes» sont en effet remarquablement mino-
ritaires, méme si on range parmi eux tous les saints, confesseurs ou non, Morts
aprés Pavénement de Constantin, Dans un échantillon d'une centaine de
légendiers traditionnels, un quart seulement des saints ont vécu aprés cette
¢poque. Et 2% seulement sont postérieurs au vine sidcle,

6° Le rdle de I'éditenr aura tendance 4 diminuer 4 partir du xtue 5. Du xe au
Xne s., la plupart des [égendiers sont des Agpax, des piéces originales, tirées, si
je puis dire, en un seul exemplaire. Bien siir, il y a des familles de légendiers, ct
des compilations ont é1é reprises telles quelles, principalement 4 la fin de cette
période ¢t dans ¢ monde cistercien, mais la régle qui prévaut est celle de Ia
différence. A partir du xute s., ¢’est 1a régle inverse qui 'emporte. Les éditeurs
sont davantage des copistes que des compilateurs et ils reproduisent générale-
ment, avec de menus ajustements, les [égendiers nouveaux. C’est par centaines
qu'on dénombre les exemplaires de la Legenda awrea. Sans doute existe-i-il
encore de vrais éditeurs compilateurs, puisant leur bien ot bon leur semble,
mais ils sont proportionnellement beaucoup moins nombreux,

7° La littérature hagiographique transmise par les Legendae Novae ne différe pas
sensiblement de celle des 1égendiers traditionnels. [’édition des iégendiers ne
s'est pas ouverte au xure s. a la nouvelle littérature faite d’analyse psychologi-
que qui nait 4 celte époque, Cetle littérature résolumeni moderne, dont le
récit de la vocation de Frangois d’ Assise dans 1a Legenda rrium sociorum est un
fleuron,® s’est transmise jusqu’a la fin du moyen fige 4 I"écart de la grande édi-
tion hagiographique. Celle-ci, jusqu’da la Réforme, n’a cessé de véhiculer
essenticllement les genres archaiques,

“ B, par Th. DESBONNETS, Legenda trivm sociorum. Edition critique, dans Archivan Francisca-
num Historictn, 1. 67 (1974), pp. 38-144. Unc concordance de cette cecuvre controversée (certaing
n'admettent pas son authenticité ni sa date traditionnelle, 1246) a été publiée par Jean-Frangois
GODET el Georges MAILLEUX, Legenda trinm sociormm. .. Concordarice. Index. Listes de fréguence.
Tables comparatives (Corpus des sources franciscaines, 111, Louvain, 1976). Sur {inépuisable
«question franciscaine», le dernier travail paru est de R, Manselli, Nos quf cum eo fiimus, Contri-
buto alla qestione francescana (Bibliotheca Seraphico-Capuccina, 28, Rome, 1980).



L 'édition médiévale des légendiery lating 145

C. Facteurs explicatifs de I'évolution ¢

1. Quatre facteurs expiicatifs.

En cours d’exposé¢, nous avons déja suggéré des explications pour tel ou des
phénoménes examinés. Je voudrais maintenant mettre en lumiére quatre fac-
teurs majeurs qui me paraissent avoir présidé aux destinées de T'histoire du
contenu des iégendiers, & savoir la pénurie littéraire, le poids de la liturgie
archaique, le pouvoir attractif de Pantiquité chrétienne, ou mieux des origines,
el enfin le cloisonnement des églises,

La pénurie littéraire? Dans un monde ol les textes accessibles étaient refati-
vement rares, il n'était normalement pas question d’éliminer quot que ce soit.
La copie d’un légendier impliquait nécessairement la transcription compléte
d'un exemplaire antérieur ~ quitte 4 revoir par exemple la distribution des
légendes et 'adjonction de piéces connues par ailleurs. On omettait sans doute
parfois les doubles emplois, lorsque par exemple se présentaient deux récits
différents d'une méme Passion ou que la bibliothéque possédait déja un
exemplaire d'une des Passions du légendier modéle.

La pénurie littéraire explique le gonflement du sanctoral jusqu’au xiie s.

La liturgie archaigue? Quand les compilateurs francs, au vite et au virie s., ont
réuni leurs premiéres collections, certains saints, les martyrs anciens précisé-
ment, étaient connus de toute la chrétienté grice aux livres liturgiques, aux
sacramentaires en particulier. Comme il se trouvait en Italie une littérature
hagiographique abondante, susceptible de satisfaire immédiatement les clercs
qui s'interrogeaient sur les saints de la liturgie et s’appliquaient a rassembler
des collections hagiographigues, les martyrs devaient nécessairement y occu-
per une place de choix.

Le pouvoir attractif des origines? Les saints des premiers légendiers ont pour
traits communs d'étre liés aux origines et d’apparaitre comme tes fondateurs
de la chrétienté. Pour les apdtres, c’est évident. Les martyrs, qui ont vécu
avant la conversion de la Gaule et de Ja Germanie, sont aussi dans la lignée des
fondateurs et ont pu étre considérés, de ce ¢6té des Alpes, comme le bien
commun de I'Eglise universelle, surtout si leur histoire ou leur culte étaient
«TOmainsy.

Les légendes ajoutées a ce fonds par les églises locales et les communautés
monastiques furent d’ailleurs tout d’abord celles de leurs propres «fonda-

*€ Pans celte partic de 'exposé, nous prenons nos distances par rapport 4 notre étude de 1977
{citée ci-dessus, n. 45). Voir cependant le § intitulé Comment s'opére le choix des textes? (pp.
103-110), dont les conclusions nous semblent toujours valables.



146 Guy Philippart

feurs», L’enrichissement du sanctoral s’est d'abord opéré selon cette ligne ver-
ticale. Bien slir, quelques saints, pour d’autres raisons, ont pu jouir d'une
renommeée aussi large (on songe & S. Nicolas par exemple, ou 4 S. Thomas de
Cantorbéry) sans étre pour autant dans la lignée des «fondateurs», mais ils for-
ment 'exception,

La liturgie et le pouvoir attractif des origines ont ainsi contribué 3 assurer
une place privilégiée aux martyrs et aux saints anciens. Aucune église, méme
en dix siécles de vie, n’a produit un nombre de saints qui ait approché celuj-l.
Et les emprunts, faits dans la suite aux églises voisines, ne changeront pas sub-
stantiellement la situation.

Le cloisonnement des églises? 1 enrichissement «horizontal» des légendiers,
par Fintroduction de saints des églises sceurs, est venu aprés et est resté relati-
vement limité. La pauvreté des moyens de communication, Je moindre attrait
pour les saints qui n’ont pas rempli de fonction «fondatrice» dans {’Eglise uni-
verselle ou locale, leur absence de fa liturgie «romaine» renfor<érent encore la
tendance générale,

2. A Tabri d’autres influences?

Ces guatre facteurs ont été déterminants dans Ihistoire de I'édition hagiogra-
phique médiévale. Par eux, celle-ci a ses lois propres, et son histoire s'est
deroulée relativement 4 P'abri d’influences externes, celles qu’on a I'habitude
de voir jouer dans nos sociétés contemporaines.

Ainsi, le rble de /'éditeur a été mineur: la qualité de sa curiosité ou de son
appétit a pu jouer; if a pu étre stimulé par les besoins du culte; il a pu chercher
son bien un peu partout dans les bibiiothéques, intégrer par exempie dans sa
collection des ceuvres qui circulaient dans des corpus d’auteurs: la Passion de S.
Cyprien ou la Vie de S. Augustin dans des volumes de leurs ozuvres, ou les Fies
écrites par 8. Jérdme, au milieu de ses autres écrits; certains ont méme pu
¢chapper au cloisonnement régional, entreprenant des missions lointaines 4 la
recherche de textes inconnus, mais ils sont rares et on n’en connalt guére
avant le xie s, Ces pratiques n'ont pu qu’atténuer le rle des facteurs décrits
plus haut; en aucune fagon I'effacer.

Des ¢diteurs ont pu étre curieux. On ne voit pas gqu'ils aient habituellement
agi avec discernement. La pénurie les pousse A tout prendre. Ce qui primait
c'était la collection, quitte, & partir du xine s., a avertir le lecteur du caractére
suspect des récits transmis ou 4 laisser aux utilisateurs le soin de faire eux-
mémes le tri, nous y reviendrons,



L édition médicvale des légendiers latins 147

1’impact des modes littéraires a été quasi nul. Un légendier du xue s. refléte
bien davantage la production littéraire des ve-vile 5. que celie du xne.

Les impératifs de /g frurgie? Si, & Porigine, les légendiers ont pu &tre créés
pour faire connaitre les saints qui jouissaient d’un culte officiel, il ne semble
pas que, dans la suite, 'influence de la liturgie ait été aussi déterminante.
Quantité de igendiers d’ailleurs ne présentent pas de traces d’un usage liturgi-
que, voire il existe des collections dont on est sir qu’elles n*avaient pas d'usage
liturgique. Et, parmi ceiles qui ont servi au culte, tout indique qu’une partie
seulemeni des piéces réunies étaient exploitées 4 cette fin,

Les exigences des cultes non liturgiques? Certainement pas, Cette conviction
n'est pas fondée sur une enquéte systématique. Comment d’ailleurs Pentre-
prendre pour cette haute époque? Ceux qui nous parlent du culte sont les
clercs: nous connaissons les idées et les pratiques qu’ils voulaient promouvoir
et leur liturgie; du reste, ils ne nous parlent quasi pas. Mais les enquétes socio-
logiques contemporaines montrent assez qu'entre le culte officiel et tes autres
les contacts peuvent étre ténus, les choix contradicloires.® Les cultes populai-
res d'ailleurs s’Taccommodent parfaitement de 'absence de Virae

D. L'influence de I'édition hagiographigue®

C’est un jugement nuancé qu’on portera sur 'édition des légendiers latins
durant e moyen dge. Si eile est devenue de plus en plus archalsante et ana-
chronique au cours de si¢cles, elle s’est néanmoins quelque peu adaptée a par-
lir du xitie s.; elle a, tout au long de son histoire, contribué au décloisonnement
des univers meniaux de son public; enfin, elle a été au service d’une littérature
d’allure romanesque. Voyons cela avec quelque détail.

l. Le véhicule d'une littérature fonciérement anachronique.

La littérature que transmet I'édition hagiographique, parce quelle est restée
archaique et cléricale a toujours été déphasée par rapport aux mentalités
populaires. Hugues Neveux a montré récemment que les représentations de
lau-deld dans la Legenda aureq n’étaient pas en accord avec celles que font

 Voir par exempie A. VAN GENNEP, Observations sur les eudtes liturgiques et populaires de
Flandre frangaise, in Le Folklore brabangon, t. 14, n°83 (1935), pp. 277-290, surtout p. 281,

% Clest 14 un phénoméne majeur du point de vue de la sociologie du phénoméne hagiogra-
phigue. Il n’est que I'expression d'un glissement tendant & faire perdre & Ia religion ses références
histariques et & permettre dés lors des développements a-chrétiens du «culten.

# Ce paragraphe n'a pas de correspondant dans nos Légendiers (cités ci-dessus, n. 45).



148 Guy Philippart

connaitre les interrogatoires de Jacques Fournier au début du xive siecie.® La
démonstration de la différence entre mentalités populaires et littérature hagio-
graphique aurait été plus éloguente encore, de notre point de vue, si I'auteur
avait pris comme terme de comparaison non pas la Legenda awrea, qui a été
«rédigée» 4 cette époque ou 4 peu prés, mais un légendier traditionnel
«iranscrit» dans les mémes années,

La littérature transmise par Pédition hagiographique ne refléte méme pas les
mentalités des clercs, ses principaux utilisateurs. La aussi Uaffirmation peut
paraitre péremptoire, mais il sera possible d’en vérifier le bien-fondé en com-
parani par exemple les croyances ou les morales attestées par un légendier tra-
ditionnel copié au xue siécle avec celles des créations littéraires religicuses
d’un clerc contemporain de cetie copie.

Par son (raditionalisme, son acharnement a ne rien perdre de ce qui avait
é1é écrit, I'édition hagiographique médiévale en est arrivée & proposer 4 son
public essentiellement la méme littérature sous Grégoire le Grand, Charle-
magne, saint Bernard ou Jean Hus. Eile n’a manifestement pas diffusé les
ceuvres & la mode. Nest-ce pas 13 une des raisons de son discrédit 4 fa Renais-
sance? Elle parlait depuis trop Jongtemps pour des gens d'un autre ige ct dans
une langue «barbares.

Cette discordance entre I'édition et le public vient du fait, analysé plus haut,
que I'édition obéit 4 ses lois propres et qu'elle est relativement imperméable
aux influences du dehors. Ce ne sont donc pas les qualités intrinséques d'un
texte, nii son adaptation au goit du jour ou auvx impératifs de la liturgie qui ont
fait qu’il a été plus copié qu'un autre, ce sont les lois propres de I'édition telles
que nous les avons dégagées. Dés lors, bien entendu, il vy aurait abus 4 cher-
cher dans les best-sellers, en raison méme de leur succes, une image des menta-
lités de I'époque pendant laquelle ils furent le pius souvent reproduits.

Archaisante dans son contenu, Pédition hagiographique s'est rajeunie /in-
guistiguement A partir du e siécle, en favorisant la diffusion des Legendae
Nevae. Un sondage, trés circonscrit il est vari, donne & penser, par exemple,
que Jean de Maiily a souvent remplacé des mots latins par des synonymes plus

@ [ os Jendemains de la mort dans les croyances eccidentales (vers 1250-vers 1300}, dans Annales
Economies, Sociétés, Civilisations, 1.34 {1979), pp. 245-263.



L édition médiévale des légendiers lating 149

familiers 4 des lecteurs francophones, En voici quatre exemples tirés de la trés
courle Passion de sainte Lucie:

universam est remplacé par toram (toute)
crebrescere est remplacé par divulgari (divulguer)
sommum arvipuit est remplacé par dormiunt (dormir)
expergefucta est remplacé par evigilans (Eveiller)

Le terme sponsus, qui a donné époux en francais, avait sans doute perdu déja
son sens primitif de flancd, 4 "époque de Jean de Mailly, ce qui expliquerait
que celui-ci le remplace systématiquement par la tournure ifle qui me ducere
volebar, qui convenait seule dans la Passion de sainte Lucie. Le terme spornsus,
compris dans le sens d’époux, aurait rendu le texte inintelligible,

Le vocabulaire des institutions anciennes est également «modernisé»: con-
sularis (deux emplois) fait place & praepositus, plus familier, tandis que les
augusti deviennent imperatores et leur regrum Vimperium.

Jean de Mailly a pu aussi rajeunir les doctrines. Pourquoi, toujours dans la
méme Passion de sainte Lucie, élimine-t-1l chaque fois salvare et sacrificium? Le
premier de ces termes, qui apparaissait quatre folis, est remplacé soit par curare
(une fois), soit par sanare (trois fois), comme si on voulait dissocier gudrison et
salut. Sacrificium (trois emplois) est remplacé par oblatio, et sacrificare {un
emploi) par tribuere: fallait-il réserver désormais le concept de sacrifice a la
mort du Christ et 4 "Eucharistie?

Une enguéte sur toutes ces adaptations est en cours; ¢lle promet d'étre
longue,

2. Une entreprise de décloisonnement des univers mentaux.
L*édition hagiographique a tendu 4 décloisonner "'univers mental de son pub-
lic. Son libéralisme et sa tolérance aveugles I'ont conduite en effet & présenter
A ses utilisateurs une littérature issue d'époques et de milieux divers. Elle les a
du coup ouverts 4 des univers mentaux différents, ceuvrant utilement au
décloisonnement des esprits en ces époques ou les informations sur les autres
sociétés étaient si rares. Les textes archaiques, largement prédominants, réveé-
laient le monde, souvent imaginaire d’ailleurs, des origines, celui des martyrs
et des fondateurs des églises locales. Les textes orientaux, plus rares mais plus
remarquables aussi, comme la Passion de saint Thomas, entretenaient Pimage
d’un monde exotique ou rien n’était familier.

Ce n’était pas 'imagination seulement qui était solticitée. La réflexion aussi,



150 Guy Philippart

puisque les morales, les doctrines, les pratiques exposées présentaient parfois
des divergences avec les enseignements et les coutumes des auditeurs, voire
les contredisaient. ®

Parce qu’elle faisait entendre des états de langue trés dissemblables, propo-
sant aux auditeurs tantot la langue élémentaire des Passions, tantdt celle incer-
taine des Vies mérovingiennes, tantdt celle, recherchée, de quelques bons
auieuss antiques, comme Jérdme, I'édition concourait & ouvrir les esprits 4 la
différence.

3. Auservice d’une littérature d'allure romanesque.

On a assez dit que la littérature hagiographique élait une hittérature édifiante.
Il faut avoir peu lu de ¥ies de saints pour ne pas s’aviser que le projet «officiel»
d’édifier a pu servir de caution 4 des intentions plus complexes. Et je ne veux
pas parler ici des buts intéressés, économiques entre autres, que des clercs ond
PU POUTSUIVIE.

L'édition des légendiers, traditionnels ou «nouveaux», a fourni & son public
une littérature d'allure romanesque. Par le vieux fonds des folles «Passions»
épiques, toujours reproduites, elle a charrié le fantastique, le comique, le dra-
matigue, le tragique de pacotille, le sentimental, conservant & la littérature
hagiographique des fonctions bien plus variées que ['édification, la promotion
du culte ou la louange de Dieu. C’est ainsi que les lecteurs ont pu rire au spec-
tacle de ce préfet lubrique qui, voulant abuser d’Anastasie et de ses compag-
nes, embrassail goulliment dans Pobscurité chaudrons et marmites, puis, sorti
de 4 toul noirci et étrangement satisfait, est pris pour un diable et se fait rosser
par ses propres serviteurs.®? Iis pouvaient aussi s'effrayer a bon compte du dra-
gon de sainte Marthe, «moitié animal (terrestre), moitié poisson, plus épais
qu'un boeuf, plus long gu'un cheval, avec des dents semblables & des épées et
grosses comme des cornes, qui était armé de chaque c6té de deux boucliersy,
du dragon de saint Georges ou de celui de sainte Marguerite, Nos clercs pou-
vaient ausst s’attendrir devant la bonne ourse de sainte Colombe de Sens,®

e Jean de Mailly rapporte dans sa Vie de 8. Jean que I'apStre convertit un bandit, coupable de
nombreux crimes, puis le consacra ¢véque. Il gjoute alors: «A celte époque, le décret sur Mirrégu-
larité des homicides n'élait pas encore porlés (Abrégé des Gestes et Miracies des saints. trad. A.
DONDAINE, Paris, 1947, 1947, p. 70).

8 Voir pas exemple le récit qu'en fait Jacques de Voragine (Legenda awrea, cap. 7, éd. Th.
GRAESSE, 1890 et 1969, p. 48).

& Chez le méme, cap. 105 (100), éd, GRAESSE, p. 444.

“ Par exemple chez Jean de Mailly, cap 14, trad. DONDAINE (cit. n. 61), . 83-84,




L édition médiévale des légendiers latins 151

réver qu'une quelconque Marina se cachait prés d’eux sous le froc d’un faux
Marinus® ou imaginer ce que pourrait étre un voyage dans le temps comme
celui des sept dormants d’Ephése.®

L’édition se serait assurément enfermée dans des fonctions plus étroitement
religieuses ou cléricales et donc appauvrie, si elle s’était pliée au renouvelle-
ment de la production hagiographique. Celle-ci en effet, au cours des dges
§"¢tait davantage mise au service tantdt des idéologies et des intéréts de clergé,
tantét d’une religion moins «populaire» et plus «intérieure». A force de se
rationaliser, notre hagiographie aurait perdu de sa verve et de ses fonctions
quasi romanesgues, Son succés en aurait peut-étre pati.

E. L édition hagiographique latine et son public.
C'est sur la question des lecteurs et des auditeurs de la littérature hagiogra-
phique que nous mettrons un point final 4 notre exposé.

Cette question, et pius précisément celle du public de P'édition hagiogra-
phique latine, a déji été posée et des éléments de réponse ont déji €€ appor-
165.5" Mais a-t-on tenté d'inventorier et ¢’analyser les jugements des Jecteurs ot
des auditeurs sur la littérature gue 1'édition mettait 4 leur disposition?

i. Le probléme critique.
Sans doute les documents ne sont-ils ni assez nombreux ni assez explicites
pour qu’on puisse envisager une telle recherche. De plus, ils sont disséminés et
leur collecte est en partie le fruit du hasard. Et méme réunis ils posent de gros
problémes. Ainsi, le vocabulaire de la «critique littéraire» médiévale est
encore mal connu. Songeons A P'emploi des termes comme apocrypha ou
authenticus. En outre, les jugements émis sont parfois si généraux, les allusions
si elliptiques, qu’on a de la peine 4 saisir leur objet. Que visent par exemple les
propos sur les Vitae sanctorum en général? Leur portée sera bien différente sile
censeur songe 4 la Passion de S. Christophe, 3 1a Vie de S. Eloi ou 4 la Legenda
trinm sociorum de Frangois d’Assise. Enfin, la rareté des documents induit en
tentation: celle de les réunir comme 8'ils étaient les manifestations diverses de
la psychologie médiévale.

En dépit de ces handicaps, il me parait qu’on peut repérer valabiement deux

& Sur cefte légende voir par exemple Bibliotheca Sanciorum, 1. 8 (Rome, 1966), col. 11651170,

% Chez Jacques de Yoragine, cap. 101 (96), éd. GRAESSE, pp. 435438,

& Yoir dans nos Legendiers (cit. . 45) le § intitule L ‘weilisation du codex hagiographique et les
travaux du P.B. de Gaiffier qui y sont signalés (en particulier, p. 112, n. 209).



152 Guy Philippart

phénoménes: un courant de scepticisme chez le public, de la réserve et de la
tolérance chez les autorités.

2. Un courant de scepticisime 7%

Quantité de textes hagiographiques nous frappent ayjourd’hui par leur naive-
1¢, leur merveilieux débridé, leurs énormes invraisemblances, On en déduit
parfois que les lecteurs devaient étre d’une crédulité a toute épreuve. La con-
clusion serait hitive, car il a existé un puissant courant de scepticisme dont les
Lémoignages sont nombreux.

Il ne s'agit pas, bien entendu, d’affirmer que des rationalistes avant la lettre
mettaient en doute le merveilleux comme tel. Celui-¢i n'est pas objet de croy-
ance et donc de doute possible, mais d’expérience et de certitude, méme chez
les esprits les plus éclairés.® [a grande machinerie du monde est le jouet de
Dieu, des anges, des saints, des démons et de leurs agents sur terre. Nul ne met
cela en doute: le miracle vient de partout, La preuve, §'it en fallait, c’est Pobli-
gation, 4 laguelle les fidéles sont tenus, de «discerners,

ne ... miraculis reproborum seducamur quae non flunt ex caritate sed per elatio-
nem.®

C’est que tous les miracles ne sont pas fide digna et a religiosis viris approbata.™

“ Il ne s'agit ici que d'évequer Pexistence de ce courant a partir de quelques exemples. Dans
’état actuel de nos recherches et de notre documentation, il n'est pas question de tenter de
deégager des évolutions. Nous n'abordons aussi, essentieliement, que le scepticiame vis-d-vis des
récits et non pas, par exemple, & Pégard des reliques: & ce propes voir par exemple K. GUTH,
Guibert von Nogeni und die hochmittelalterliche Kritik zur Reliquienverehrung (Ottobeuren, 1970).

® Les ethnologues et historiens des religions rencontrent constamment ce probléme de la «fois
el du «douter des fidéles, de la «véritén et de la «fiction» des récits. Voir, par exemple, Jean
POUILLON, Remarques sur le verbe weroiven, dans La fonction symbolique. Essais d'anthropologie
reuttls par M, IZARD et P. SMITH (Bibliothéque des sciences humaines, 1979}, pp. 43-51,

® Liber de unitate ecclesiae conservanda, 11, 14, 68, MGH, Libelli de lite, 1, 11, p. 225, lin. 36-37,
L’ceuvre date des années 1090/1093 (voir ibid, p. 176).

M Beatissima virgo multis miraculis per diversos orbis partes diversis quogue temporibus clarificata
est. Ex quibus quaedam fide digna et a religlosis viris approbata (Mariale magniom, collection du XIles,
citée par H. BARRE, L'énigme du Mariale magnum, p. 266, in Ephemerides mariclogicae, 1. 16, 1966,
p. 265-288).



1. édition médievale des légendiers lating 153

Jean Nider (t 1438) dans son Formicarius presse ses lecteurs de ne pas con-
fondre les miracles et les révélations avec les maléfices et les fausses visions.™

Sile merveilleux ne provoque pas Je scepticisme, les raconteurs de prodiges
eux £veillent fe sens critique, La distinction me paralt fondamentale. Et si le
sens critique est en alerte ¢’est que pseudo-visions, miracles imaginaires, récits
inventés de toutes piéces sont monnaie courante et faits avérés. Ce sont les
armes de ceux qui profitent de la crédulité ambiante, Le public le sait, ies
intellectuels au moins, gqui sont les seuls & nous avolr laissé des 1émoignages
explicites. Grégoire de Tours, par exemple, raconte comment le desservant de
Poratoire de saint Patrocle est purement et simplement scupgonné par son
évégue - A tort d'ailleurs s'empresse-t-il d'ajouter! - d'avoir inventé la Vita
dont il avait besoin,™ On connaissait aussi les faussaires dans la vie quotidien-
ne. Jean de Bellesmains, évéque de Poitiers puis archevéque de Lyon (1 ca.
1200), aurait dit:

Vidi aliquotiens fantasia fier! ubi praedicabant miracula se vidisse, percepique
semper simultatem nec umquam verum aliquod vidi miraculum ™

Quant aux Hospitaliers de Saint-Antoine, ils prenaient de faux malades dont
ils faisaient rougir et suppurer la peau et qu’ils donnaient comme des miracu-
tés du feu Saint-Antoine.” Pierre Damien (T 1072) dénonce ces faussaires tors-
qu'il dira, dans sa préface a la Vie de S. Dominique «{’Encuirassé» (1 1060}

Qui vel Deum vel Dei servum mirabile quid fecisse confingit, non modo fabricati
mendacii praemium non meretuy, verum etiam adversus eum quem laudaveral
[alsum testimonium protulisse convincitur.™

% DYaprés J-Th, WELTER, L'exemplum dans la lintérature religieuse et didactique du moyen dge
(Paris, Toulouse, 1927, 13, 435,

* At ille non credens, nist confictm aestimans, caeswm ingrepatumque clericum abscedere iubet,
alcens: «Te haec fuxta votum um dictasse manifestum est; nam mumguam ea cum ulo homine rep-
peristiy (Liber in gloria martyrum, § 63, éd. MGH, Scr.rermer., t. ], p. 531, lin. 10-13),

" Seion Gautier Map (t 1210}, De nugis curiafium, 11, 111 {¢d. Th, WRIGHT, 1850, p. 70, ou MGH,
Scr., L XXVIL, p. 67, ou encore A. DIMIER, Un miracle peu connu de saint Pierre de Tarentaise, p.
324, dans Clreanx, t. 22, 1971, p. 321-324). Gautier Map rapporte ces propos de Jean de Belles-
mains pour mettre en relief un miracle de Pierre de Tarentaise que Pévéque Tut bien forcé de
reconnaitre,

* Daprés Guiot de Provins {début du XIlle 5.}, que résume E. FARAL, La vie quotidienne au
temps de saint Lowis (1938), p. 44.

¥ Vita 1,1, dans Acta Sanctorum, Oct. . 6, p. 622 Al-5,



134 Guy Philippart

Et pourquot ces inventions eunm Deus nostro mendacio non egear?™ Quant aux
laics émancipés du bas moyen age, ¢’est du sarcasme qu’ils usent.™

La réflexion théologique a souvent stimuié le scepticisme, les esprits les
moins conformistes mettant en doute I'idée gue Dicu gouvernait 4 coups de
miracles et gue les saints intervenaient constamment dans la vie des hommes
et des sociétés, Les doctrines des hérétiques sont & ce propos révélatrices.™
[Dés les origines du christianisme, dans les débats tumultueux qui ont agité les
esprits & propos des apocryphes de I'Ancien et du Nouveau Testament, c'est la
théologie encore, Pidée qu'on se fait de Jésus et de Dieu, qui conduit & douter
des inventions les plus spectaculaires. S. Augustin évoque e discrédit de ces
¢erits dont les auteurs veulent se faire passer pour des apdtres:

in gua fallacissima audacia sic excaecati sunt, wt etiam a pueris, qui adhuc pueri-
liter in gradu lectorum christianas litteras norunt, merito rideantur ®

Et S. Jéréme partera des apocryphorum deliramenta ®
Ecoutons les narrateurs eux-mémes. Qu'ils soient trompeurs ou honnétes,
leurs protestations sont significatives de la grogne d’un public qu'on ne cesse

7 Nescio enim qua confidentia afiquis de quolibet sancto fingere audeat, cum Deus nostre mendatio
non egeat (Miracula 5. Annonis, 11, 1, ¢d. M. MITTLER, dans Sieghurger Stucien, 1. 3, 1966, p. 86).

*® Boccace, par exemple, dans la premiére Nowvelle de son Déeamdron, montre comment nail le
cuite envers un personnage absolumen: pervers qui a réussi 4 se faire passer pour un saint.

* ¥aoir entre autres muitiples exemples le Manuel de I'nguisitenr de Bernard Gui (1 1331); ltem
matla miracuta que fiunt in ecclesia sanctorum meritis el precibus dicunt esse vera, quia nudins ipsorm
adiguando fecit miiracula. Item dicunt et tenent in secreto guiod sancti in celo non audinnt orationes fide-
fiunt nec altendunt venerationes quibus eos honovamus in terris... (éd. MOLLAT, 1926, p. 46). La con-
testation du «culte» des saints est un des traits les plus communs des doctrines hétérodoxes du
moyen Age. Les sarcasmes des humanistes (voir par exemple ERASME, L ‘dloge de la Fofie, cap. 40,
44) ¢t des prolestants n'étaient pas des nouveautés inovies dans la chrétienté, On verra, pour
I"itzhe des Xlle/Xlile sigcles, Mariano IPALATRI, Culto dei santi ed eretici in fralia net secoli XIi ¢
Xiit, dans Collectanea Francescana, 1. 45 (1975), pp. 85-104.

8 De consensu evangelistarum, 1, 10 (éd, F. WEIHRICH, dans ¢ Corpus scriptorum ecclesiastico-
reim facinorom, 1. 43, 1904, p. 15, ln, 15-17).

& Le toisir m’a manqué de rechercher la référence que j'ai perdue.



L 'édition médiévale des légendiers latins 155

de solliciter et qui rechigne. Cela va de U'invecriva contra incredulos® au procés
d'intention:

Qui incredulus est virtutum S. Annonis, ipse ex conscientia sua sibi testis est
quod ex invidentia non ex justitie zelo contradictor exisiit®

Plus simpiement, le raconteur invite  la confiance «malgré tout»:

Mira dicturus sum et forte pro sua magnitudine aliguibus in ambiguitate ven-
tura ¥

Méme attitude chez celui qui écrit ce titre rimé:

Visiones mirabiles
Et audin terribiles
Nec tamen incredibiles

Les auteurs s'appliquent d’ailleurs a fournir des preuves.® La Vita S. Odae est
précédée d'une longue episiola apologetica® Ces preuves sont données ne cul-

8 Jean de Gubbio, Q.P., De origine et veritare sacramenti mirabifis in monte Andechs, titre du
dernier chapitre (¢d, A, BRACKMANN, Die Ewnstehung der Andechser Wallfahri, p. 27, dans les
Abhandiungen der preuss. Akad. der Wiss., 1929, n°5). L'eeuvre date des années 1389/1392,

B Miracula S. Annonis, loc. supra{n. 77) cit.

# ftienne de Fougéres (+ 1178), Vita §. Vitalis Savignacensis, 11, 7 (éd. E.P. SAUVAGE, dans les
Analecta Bollandiana, t. |, 1882, p. 376).

& Révélations failes 4 un novice sur le statut des Ames aprés Ia mort et particuliérement sur les
peines du purgatoire. Elles se trouvent dans le ms. 131 (84 1/B) de Chartres, qui date du Xllle s.:
vair Analecta Bollandiana, ©. 8 (1889), p. 125,

8 (énéralement le narrateur se contente d'en appeler & des témoins oculaires ou a des tradi-
tions vénérables. Parfois, il est plus précis, par exemple quand il désigne des traces matérielles
d’un miracle, Ainsi, cette Passio sancti Demetrii martyris inédite canservée  la Bibliothéque capi-
tulaire de Novare (ms. CIV/63, cf. Analecta Bollandiana, t. 43, 1925, p. 358, n°15) s'achéve sur ces
mots: & alicui haee incredibitia videntur, usque adhuc ad 1estimontum ipsius ecclesiae fores apparent
combustae. Le ms, est daté du XIlless,

& | epistola comme la Vira est de Godefroid, chanoine de Sint-Oedenrode (Brabant}, qui vécut
entre 1130 et 1230 (voir J. VAN DER STRAETEN, Sainte Ode, patronne de Sint-Oedenrode, p. 83,
dans Anralecta Bollandiana, 1. 76, 1958, pp. 65-117; T Epistofa est éditée pp. 110-117).

% Passio sancti Ferveoli martyris, inédite: ms, 9289 de l Bibliothéque royale de Bruxelles, datant
du Xlle s. Cf. Catalogus codictm hagiographicorum latinorum Bibliothecae regiae Bruxellensis, Pars 1,
1. 2 {Bruxelles, 1889), p. 284, 12°.



156 Guy Philippart

quam videatur fortassis incredula esse narratio®™ ou ne quis estimet fabulosa quae
scribimus ® Et, de toute maniére, on se défendra de mentir et de tromper.

C'est le scepticisme ausst qui donne le gotit de Venquéie et de la vérification,
surtout a partir du xne s., dans les procés de canonisation par exemple.®

Et les éditeurs qui recueillent et diffusent ces textes? lls n’ont pas fait le tri.
Le faux comme l'authentique, tout est bon pour le public. Et d’ailieurs, sur
quels critéres se baser pour discerner? Des inquiétudes comme celle que Ger-
son (¥ 1429) manifeste dans son adresse au Concile de Constance, 'mvitant a
rechercher si quae scripturae apocryphae. .. successu femporis, studio vel ignoran-
tia, in detrimentum fidei introductae sint®' ne semblent pas les avoir tourmentés.
Si! Jean de Mailly omet la Passion des Saints Cyr et Julitte, eapressément
parce qu'elle lui parait trop inepte.® Mais était-il le premier & s'en rendre
compte? Avan( lui, des dizaines ou plutét des centaines d’éditeurs avaient
reproduite dans leurs collections. Jacques de Voragine, {ul, ne se cache pas de
pubtier des apocryphes ot des récits douteux:

Utrum illa vera sit an conficta narratio, nikil mea nunc interest;”
Utrum avtem haec vera sint lectoris indicio relinguatur

On pourrait multiplier les témoignages du genre. Et Jacques de Voragine n'est
pas une exception. L'éditeur médiéval du codex Bollandianus 467 (xve s.) éerit
bonnement en téte d'une petite collection de Miracles de S. Nicolas:

Hic autem quaedam alia miracula licet apocrifa scripta publicantur %

# Monachus Prieflingensis, Vita Ottonis Babenbergensis, prol, (¢d. MGH, Scr.. t. X1, p. 883, lin.
38-39), L'oeuvre est de peu antéricure & 1163 {voir ihid., p. 744).

% Mais ausst chez des particuliers, Bernard d’Angers (début du Xle s.) va a Congues pour
examiner personnellement ce qui 5’y passe au sanctuaire de Ste Foy {voir Dictionnaire d'histoire et
de géographie ecclésiastiques, t. 8, 1935, ¢ol. 579).

" Opera annia, 1. 2{1706), p. 317 b,

% «De saint Cyr et de sa mére sainte Julitte, nous ne dirons que trés peu de chases, car leur
Passion, en raison des inepties dont elle est encombrée, est mise au nombre des récits inauthenti-
aues. Traduction citée ci-dessus (n, £1), p. 214, B n'y avait que deux Passions nommément décla-
rées «apocryphes» dans le Déeret de Gélase: celle de S, Georges et celle des saints Cyr ¢t Julitte,
Eiles ont, plus encore la premicre que la seconde, bien résisté 4 cette condamnation. Sur le Décret
de Gélase, voir ci-dessous, n. 96.

B Legenda aurea, cap. 5 (éd. GRAESSE, p. 34, med.).

* [hid., cap. 68 (64) (éd. GRAESSE, p. 304, lin, 7-8}.

1 CIH. MORETUS, Catalogus codicumn hagiographicorum latinorum Bibliothecae Bollandianae, p.
459, 1itt, n) in Anatecta Bollandiana, t. 24 (1905), pp. 425-472.



L édition médiévale des légendiers lating 157

3. Censure et tolérance.
A la tolérance des éditeurs répond celle de I'autorité ecclésiastique. Bien sfir,
des mesures ont ¢4¢ prises tendant 4 limiter I'usage des écrits hagiographiques,
voire 4 condamner certains d’entre eux comme hétérodoxes, le «décret de
Gélaser (vie 5.} en témoigne:® on sait aussi qu'a Rome, jusqu’au viie s., les
Passions ne pouvaient étre lues dans les églises.?” Mais, de maniére générale,
ces dispositions ou bien furent rapportées ou bien n'eurent guére d’effets,
L’histoire de ia censure des textes hagiographiques & partir de I'époque
carolingienne reste 4 écrire. Je gage qu’on verra se confirmer 1'idée d’un par-
tage entre lectures «sérieuses», seules admises a 'église, et les autres, tolérées
partout ailleurs.” Un peu a Ja maniére de ce que voulait le pape Hadrien ler (1
T95):

Vitas. .. patrum sine probabilibus auctoribus minime in ecclesia leguntur ®

Ce qui ne constitue pas une prohibition absolue mais un contrdle de Vemplod
de ces textes. De S. Anselme de Lucques (1 1086), fe bicgraphe éerit:

Nihil in ecclesia legere permisit praeter orthodoxorum patrum soripturas, sicit
sancta praecepit auctoritas. .. Apocrypha omnia, sicut beatissinmus papa Leo con-
stituit, in ecclesiae non recepit officio: pro lectione tamen privatim, in mensa, vel
collatione non respuit ormmino,\®

% tid. E. VON DOBSCHUTZ, Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis el non recipiendis
(Texte und Untersuchungen, 1. 38, Leipzig, 1912}, Voir B. de GAIFFIER, Un prologue hostile au Déeret
de Gélase? dans les Analecta Bollandiana, . 82 (1964), pp. 341-353, Le Décret s'en prend en particu-
tier, nous avons dit, & la Passio Cyrici et fulittae et & 1a Passio Georgil.

¥ Voir B. de GAIFFIER, La lecture des Actes des martyrs dans le priére liturgique en Occident. A
propos du Passionnaire hispanique, p. 138-142, dans les Analecta Bollandiana, 1. 72 (1954), p. 134-166.

% Le «Canon de Muratori» avait déja prévu une mesure analogue, puisqu'il interdisait la lec-
ture du Pastenr d'Hermas & Péglise (voir entre autres B, de GAIFFIER, Un prologue. ., p. 348).

# Cité par B. de GAIFFIER, La lecture. .., p. 142,

0 Cf MGH, Ser., X1, p. 22,



158 Guy Philippart

Restons-en la. Nous emprunterons le mot de la fin 4 Pauteur anonyme d’un
traité De scriptis apocryphis contenu dans un manuscrit du xve s, Aprés un
début sévére:

Diligenter discuciende sunt legende sanctorum in guibus sepe apocrifa habentur,
ta conclusion dit bien ce qui semble avoir été la pratique générale:
Multa permittit ecclesia quae tarmen non approbat.

Bruxelles

W Ce brel traité gue je compte publier est conservé dans un manuscrit provenant peut-étre
de Heidelberg. Le passage cité est doané d’aprés G. POWITZ et H. BUCK, Die Handschriften des
Bartholomaensstifis und des Karmeliterklosters in Frankfurt am Main (Kataloge der Stadt- und Univer-
sidishibliothek Frankfurt am Main, 311, Francfort, 1974), p. 226. Voir d'autres références dans Les
Iégendiers. .. (ci-dessus, n. 45), p. 110, n. 205. La tolérance des autorités s'explique sans doute par
ta conviction que les prodigia élaient nécessaires pour soutenir la foi des illettrés. Citons & ce pro-
pos, d’aprés sa traduction de 1656, le Formicarins de Jean Nider (t 1438): «Notez que les prodiges
ne sont icy raporlez pour donner la foy et les loix chrestiennes; nous relevons ce benheur du s.
Esprit, de sa grace et de ses dons divins par les ss. sacrements, par la parole de Dien et son s, servi-
ce; mais ¢ est pour satisfaire & la_foiblesse de ceux qui ne se mewvent si efficacement par les authoriter et
les raisons que par les histoires et les exemples dont le nombre w'est que trap grand» (Le bien universe!
o les formies mystigues. .., trad. du latin par R.P. Frére Vincent WILLART, livre 1, ch.l, «Advis»,
Bruxelles, 1636, p.6).



