
R E V U E  

BÉNÉDICTINE 

TOME QUATRE-VINGTIÈME 

1970 

ABBAYE DE MAREDSOUS 

Belgique 





Au moment où s'achève une longue période de la vie liturgique, 
il importe que soient fix&, aussi nettement que possible, les points 
essentiels de son développement. En particulier, l'histoire du 
&lissel Romain doit être établie avec certitude, et c'est pourquoi 
il reste nécessaire de tirer au clair, autant qu'on le peut, ce qui 
regarde l'origine et l'évolution du sama~~ze~ztaire grégorien, qui en 
forme le noyau. Sans doute, de nombreuses et excellentes études 
lui ont été consacrées dans le passé ; cependant divers éléments 
nouveaux restent à intégrer, que nous avons déjà eu l'occasion 
de présenter, au moins juçqulà un certain point, mais dont il sera 
utile de donner une vue d'ensemble, tout en cherchant à pousser 
davantage leur étudel. 

Les remarques que nous avons pu faire sont fondées, en général, 
sur une confrontation minutieuse des manuscrits. La nouvelle 
édition du sacramentaire grégorien rend facile le contrôle de nos 
afKrmations, en comparant les variantes soit des divers manus- 
crits proprement grégoriens, y compris celui de Trente, soit des 
Gélasiens du V I I I ~  siècle, soit du sacramentaire de Saint-Martin 
de Tours '. 

Qu'il soit d'abord permis de rappeler en quelques mots ce que 
fut l'histoire du sacramentaire grégorien durant le premier siècle 
de son existence. Les points importants en ont été étudiés, d'une 

I. A notre manière de voir ont été or>posées. rdcemment, bon nombre d'objec- 
' 

tions ; nous ne les croyons pas p6rernpt'okes, mais elles nous ont signal6'quelques 
points sur lesquels un certain approfondissement était souhaitable ; de ce service 
nous remercions l'auteur. - cf; kl. GAXIBER, .Missa Roriietisis, Ratisbonne, 1970. 
Dans cet ouvrage, 1U. Gambcr expose une fois de plus son système généalogique 
des sacramentaires, en y annesant le manuscrit de Trente. Après les travaux de 
A. Chavasse, il ne nous est pas possible de le suivre sur son terrain, quelles que 
puissent être avec lui nos bonnes relations personnelles. 

2. J. DESHUSSES, Le Sacrantentaire GrJgorien. Ses princi&ales formes, d'ajrks 
les plus anciens r~iaairscrits, Fribourg (Suisse), 1970. 



part par dom Ashworthl, d'autre part par A. Chavasse2, de façon 
telle que les résultats obtenus peuvent être tenus pour définitifs. 

C'est sous le pape Honorius (62 5-638) que se place la rédaction 
proprement dite du livre qui prendra le nom de sacramentaire 
grégorien. Il s'agissait de la mise en forme bien ordonnée e t  
homogène d'un recueil de formulaires destinés aux messes station- 
nales, que le pape ou ses ddlégués allaient célébrer dans les 
diverses églises de Rome. 

Plusieurs additions furent faites au cours des V I I ~  et V I I I ~  siècles. 
Les notices du Liber Ponlijcnlis permettent souvent de savoir 
sous quel pape chacune de ces modifications a eu lieu, donc de les 
dater d'assez près. Ainsi il est relativement aisé de déterminer 
les divers états successifs du livre. Nous aurons de la sorte : 

a) le sacramentaire papal primitif, rédigé dans sa forme com- 
plète sous le pape Honorius (625-638) ; 

b) le sacramentaire papal augmenté des anciens formulaires 
des fêtes mariales (état de 670-680 environ) ; 

c) le sacramentaire papal augmenté de divers compléments, 
ordinaire de la messe, fête de saint Georges, etc. (état de 685 
environ) ; 

d) le sacramentaire papal, muni sous Sergius (687-706) de 
nouveaux formulaires pour les fêtes maxiales, et des messes de 
saint Grégoire et saint Léon ; 

e) le sacramentaire papal complété, sous Grégoire II (715-731)~ 
par des messes pour les jeudis de Carême. 

En outre, entre 668 et 683, fut effectube, à Rome, une adapta- 
tion du sacramentaire papal, destinée à en rendre commode 
l'utilisation dans une église presbytérale, sans doute Saint-Pierre 
du Vatican3. Cette adaptation, type II du sacramentaire grégo- 
rien, compl4tait le Grégorien papal (= type 1) en ajoutant les 
formulaires nécessaires, en particulier les messes des dimanches 
ordinaires, Pour ces compléments, elle faisait appel surtout au 
sacramentaire gélasien, en usage probablement à Saint-Pierre- 
aux-Liens. 

L'utilisation du Grégorien de type II à Saint-Pierre du Vatican 
permettait aux pèlerins étrangers d'en avoir connaissance, et il 
se diffusa, sans beaucoup tarder, hors de Rome. On le voit appa- 

1. H. ASHWORTH, The liîurgical Prayers of St Gregory tlie Great, dans Tradi-  
' t io 15 (1959). p. 107-161. 

2. A. CHAVASSE, Le Sacra?~terztaire Gélasien, Paris-Tournai, 1958, p. 525-604. - 
3. Cfr A. CHAVASSE, Le Sacramentaire Gélasien, p. 684 ; J. DESHUSSES, Le 

Sacramelataire Gvdgorien, p. 56-57. 



raître, vers 700, dans le palimpseste 271 du ,i\Iont-Cassin l ; vers 
760-770, dans la rédaction du sacramentaire gélasien du V I I I ~  

siècle (probablement réalisée à l'abbaye de ITlavigny) ; vers 840, 
dans le sacramentaire de Padoue D 47, qui le copia presque sans 
altération (diocèse de Cambrai ou de Liège ?) 3, ainsi que, un peu 
plus tôt, dans le sacramentaire de Salzbourg, édité par Dold et 
Gamber *. 

Au moment de sa rédaction, le type II comporte déjà des messes 
pour les fêtes mariales de l'Annonciation, de l'Assomption, de la 
Nativité, mais avec des formulaires différents de ceux de llHadrin- 
?zunt (ce sont ces derniers qui restèrent en service jusqu'à nos 
jours). 

Quant au type 1, après avoir reçu, sous Grégoire 11 (715-731)~ 
des messes pour les jeudis de Carême, qui jusque-là en étaient 
ddpourvus, il ne connaîtra plus de modifications, et c'est tel qu'il 
se trouvait alors, qu'il va passer à la cour de Charlemagne. 

II. LE SACRA3IENTAIRE P.4PAI. A LA COUR FRANQUE 

Le passage du sacramentaire papal à l a  cour franque nous est 
attesté par une lettre du pape Hadrien Ie', et la chose paraît fort 
claire. Les historiens de la liturgie racontent les faits avec assu- 
rance. Le roi Charles a fait demander au pape un sacramentaire 
de bon aloi. Le pape, après un long délai, a envoyé le livre. On 
s'apercevra plus tard des déficiences de celui-ci ; et Alcuin, d'assez 
mauvaise grâce, se verra obligé de le comger, d'y ajouter un Sup- 
plément, etc. 

En réalité, les choses ne furent pas aussi simples, et il n'est pas 
inutile d'y regarder de plus près. En effet, l'esamen des manus- 
crits du I ) I ~  siècle révèle l'intervention, non pas d'un, mais de 
deux témoins du sacramentaire papal, lesquels représentent deux 
6tats différents de ce livre, comme on le verra un peu plus loin 
(P. 217) 

Bien des conjectures peuvent être faites au sujet de ce double 
passage du Grégorien, de Rome au royaume franc. On proposera 

- -- 

I. Cfr J. DESHUSSES, Le Sacramenfai~e &t!go~i8tl, p. 58-60. 
2. Ibid., p. 58. 
3. Ibid., p. 57. 
4. Ibid., p. 57-58. 
5 .  Voir, par exemple: E. BOURQUE, É I U ~ E S  SUI  les Sac~a~~ientaires ronrains, 

t II, 2, Rome, 1958, p. 139 SV. 



ici deux explications, basées l'une et l'autre sur des él6ments qui, 
sans doute, sont positifs, mais demeurent insuffisants à entraîner 
une certitude. 

La première résulte d'une lecture plus attentive de la lettre du 
pape Hadrien à Charlemagnel. Pour un lecteur sans préjugh, il 
ne s'agit pas là d'une lettre d'envoi, comme on le dit volontiers, 
mais plutôt de la réponse un peu inquiète à une réclamation. 
Qu'on en juge, après l'avoir relue : 

Iter peragratum annectens limina beatomm principum apostoior~m 
Petri et Pauli, reverentissimus et  sanctissimus Hucbertus episcopus, 
desiderii sui vota adimplens, obtulit nobis praefulgidos eximiosque 
vestros in triumphis regales affatus. 

Vient alors tout un dithyrambe sur les triomphes de.Charles, 
et une exhortation à continuer son soutien à l'Église romaine. 
Puis, ex abrztpto, surgit le passage souvent citC, qui forme l'objet 
propre de la lettre : 

De sacramentorio vero a sancto disposito praedecessori nostro deifluo 
Gregorio papa : immixtum vobis emitteremus iampridem Paulus gram- 
maticus a nobis eum pro vobis petente secundum sanctae nostrae eccle- 
siae tradicionem, per lohannem rnonachum atque abbatem civitatis 
Ravennantium vestrae regali emisimus excellentiae. 

La lettre se conclut par un alinéa de salutations dans le même 
style pompeux que la première partie. 

Il importe de voir objectivement tout ce que contient ce texte, 
et aussi ce qu'il peut suggérer. 

La lettre expose deux faits ; d'abord la demande d'un sacramen- 
taire très pur, présentée jadis, au nom du roi, par Paul le Gram- 
mairien (Paul Diacre) ; ensuite l'expCdition de ce sacramentaire 
effectuCe par le moyen de l'abbé Jean de Ravenne. En outre, elle 
sous-entend évidemment une réclamation de Charlemagne au 
sujet de ce sacramentaire, réclamation contenue dans une lettre 
apportée par l'évêque Hucbertus. 

Vu les termes de la réponse, on peut conjecturer avec assurance 
que la réclamation portait sur les déficiences du texte reçu : en 
examinant l'Hadrz'a?zztnt, les liturgistes carolingiens n'eurent pas 
de peine à constater qu'il y manquait les messes des dimanches, 
etc. Ils durent en conclure, comme l'ont fait bien des liturgistes 
modernes 2, que l1Hadriattu$~z était un Grégorien incomplet, 

I .  MGH,  Epist. IV, p. 626. 
2- Tels Dom Mohlberg éditant le Sacramentaire de Padoue sous le titm Die 

alteste evreichbare Gestalt des Liber Sacranzerztorrrm atrjji cjycrrli der r&>tischen 



tronqué. Ainsi s'expliquerait l'insistance du pape sur le fait qu'on 
lui a demandé, et qu'il a envoyé, un sacramentaire in?i~ixtzcnz 
(sans additions), seczl~ldzt?tz sauctae lrostrne ecclesine tradicionenz. 

Jusqu'ici, nous restons sur le terrain très ferme de la pure 
exégèse textuelle, mais il est bien évident qu'il manque une pièce 
à notre dossier. On sait que le pape Hadrien Ier  tenait essentielle- 
ment aux bonnes grâces de Charlemagne, et il est exclu qu'à une 
plainte de celui-ci il ait pu répondre par une fin de non-recevoir. 
Que se passa-t-il alors ? Le pape s'était disculpé en déclarant que 
le sacramentaire envoyé était bien le Grégorien ifi.~zixtz~tn, con- 
forme à l'usage du Latran, qu'on lui avait demandé ; nytait-il 
pas normal qu'il tînt à en fournit la preuve en présentant une 
pièce à conviction indiscutable ? Il ne pouvait, bien sûr, se séparer 
du sacramentaire qu'il utilisait personnellement, mais il devait 
se trouver aux archives du patriarchium un exemplaire vénérable 
et démodé, mis à l'écart lors d'une importante transformation du 
livre. La chose s'était produite, sans doute, au moment des ré- 
formes du pape Sergius (687-706). L'exemplaire en usage jusque- 
là - peut-être s'agissait-il encore du manuscrit primitif, écrit 
sous Honorius -, déjà alourdi de feuillets ou cahiers supplémen- 
taires au cours des précédentes révisions, fit place à une copie 
nouvelle, et passa aux archives. N'était-ce pas là, toute trouvée, 
la pièce à conviction souhaitée ? 

Le pape aurait donc confié le vieux sacramentaire à l'évêque 
Hucbertus, pour le communiquer à Charles et à ses ministres. 
Et, de la sorte, il y aurait eu, non pas un, mais deux Hadria?ta : 
1'Hndrianzun proprement dit, et un <( Pré-Hadrien )) ; le premier 
apporté en Francie par l'abbé Jean de Ravenne, l'autre par 
l'évêque Hucbertus. 

Après cette première hypothèse, nous en formulerons une 
seconde, en liaison avec la querelle théologique de l'adoptianisme, 
qui fit grand bruit dans les dernières années du V I I I ~  siècle, et 
opposa aux évêques espagnols ceux du royaume franc. Ces der- 
niers, à l'occasion de leur concile tenu à Francfort en 794, avaient 
écrit une lettre doctrinale à leurs collègues d'Espagne. Faisant 
usage de l'argument liturgique, ils citaient plusieurs oraisons 
tirées du sacrameiitaire grégorien1. Un peu plus tard, à la suite 
du concile d'Aix-la-Chapelle, en 799, Alcuin écrira deux traités 

Kivche; et E. Bourquc dans un long chapitre de ses Éftldes suv les Sacrameitlaires 
(t. 1, p. 313-361). 

1. hf GH, Concilia II, 1, p. 145-146. 



dans le même sens, Adversics Felice),rl et Adverszrs Elipandntin 2, 

où il reprendra ce même argument, et fera de plus amples citations, 
les plaçant explicitement sous le nom de saint Grégoire. N'aurait-il 
pas, pour plus de sCcunt6, tenté d'obtenir le manuscrit même de 
saint Grégoire, et reçu communication du vieux sacramentaire 
papal, c'est-à-dire de ce que les archives du Latran avaient de 
plus ancien ? . 

En toute hypothèse, cet antique sacramentaire fera sentir son 
influence parallèlement à celle de l'Had~ian2iin~ comme on le verra 
bientôt. De toute façon aussi, les explications proposées ne 
modifient pas sensiblement la chronologie admise jusqu'ici : 
1'Hadrianunz parvint au royaume franc entre 7S3 ou 784 et 791 ; 
et le Pré-Hadrien quelques années après, sans doute. 

Aucun manuscrit du sacramentaire grégorien ne nous est par- 
venu qui soit antérieur au sxe siècle. Par contre, du I X ~  siècle, 
trente-cinq manuscrits environ peuvent être tenus pour témoins 
de l'un ou l'autre type de ce livre. Ilais trente-cinq, c'est fort peu 
si l'on songe que des centaines ont disparu. Le plus souvent, c'est 
la qualité artistique d'une copie qui en a mérité la conservation, 
et cette qualité ne correspond pas nécessairement à la valeur 
liturgique ou historique; de telle sorte qu'une bonne somme 
d'interprétation reste indispensable pour classer ce matériel, assez 
restreint proportionnellement, et auquel font certainement défaut 
des documents essentiels pour la reconstitution complète des 
généalogies. 

L'examen du matériel qui subsiste, s'il donne, à première vue, 
une certaine impression d'unité, fait ressortir, au contraire, 
lorsqu'on s'avance un peu plus, une énorme variété d'adaptation 
dans le détail. Les variantes verbales sont multiples et très en- 
chevêtrées ; les additions de formulaires suggèrent, çà et là, deç 
rapprochements malaisément explicables. Quant aux supplé- 
ments, ajoutés presque toujours au texte lui-même, leur composi- 
tion est si diverse qu'on ne peut guère rapprocher vraiment que 
ceux qui proviennent d'un même lieu, tout en constatant, cepen- 
dant, d'dvidentes et mouvantes rencontres. La seule explication 



satisfaisante du phénomène est qu'il a ejriçté divers archétypes 
dont les influences se sont heurtées et combinées, produisant des 
interférences fort compliquées, exactement comme le feraient 
plusieurs pierres jetées danç un même étang. Certains de ces 
archétypes sont suffisamment connus et accessibles, tels l'Ha: 
drianznit ex nutlzentico ou le Grégorieît dJAnta?le (dit le Grégorien 
d'Alcuin). D'autres restent plus obscurs et ne peuvent être atteints 
que par conjectures. Enfin, il faudra se résigner, sans doute, à ce 
que certaines relations nous restent plus ou moins inexplicables. 

AU départ, on trouve les deux Hndriana dont il a été parlé 
ci-dessus, l'Hadria.num proprement dit et le Pré-Hadrien. Le 
premier a été bien étudié, et l'on peut dire qu'il se trouve à peu 
près à 1'état pur dans les sacramentaires CAMBRAI 164 et VÉRONE 
XCI (ce dernier, incomplet, malheureusement). Où trouver le 
Pré-Hadrien ? 

IV. LE PR~HADRIEN À TOURS. LE MISSEL D'ALCUIN 

Il est probable que les études sur la réforme liturgique caro- 
lingienne seraient grandement simplifiées, si les livres liturgiques 
en usage, au début du ~ x e  siècle, à l'abbaye d'Alcuin, Saint-Martin 
de Tours, nous avaient été consenrés. 

Le premier sacramentaire qui nous soit de cette abbaye 
date du troisième-quatrième quart du I X ~  siècle. Son étude ne 
peut être abordée qu'apréç un sérieux travail de reconstitution, 
dans lequel Delisle et Leroquais, eux-mêmes, ont commis des 
erreurs1. C'est que, en effet, ce missel de Saint-Martin a été 
recopié, dans le premier quart du xc siècle, pour l'usage de la 
cathédrale de Tours; et, par la suite, les deux livres ont été 
disséqués, et leurs cahiers répartis en désordre dans deux codices, 
dont l'un se trouve à Tours (TOURS 184)~ et l'autre à Paris (B.N. 
lat. 9430)~ ce qui ne simplifie pas, on le pense bien, le travail de 
reconstitution. 

Outre le sacramentaire de Saint-hlartin et sa copie postérieure 
de la cathédrale, nous possédons encore un autre sacramentaire 
de la cathédrale Saint-nlaurice (PARIS B.N. nv. acq. lat. 1589)~ 
très différent, écrit avant la copie du xe siècle dont il vient d'être 

I. L. DELISLE, hfJt~ioire sirr d'artcie)is sacrairierztaires. Paris, 1884, p. 130-140 ; 
V. LEROQUAIS, Sacranieiitaires et hfissels t~iariuscrits des bibliotlièques gubliques 
de France, t .  1, Paris, 1924. p. 43 SV. 



question. Il livre donc la liturgie de la cathédrale de Tours, avant 
qu'elle ait adopté le texte qui était en usage à Saint-Martin dans 
la seconde moitié du I X ~  siècle. Nais des indices précis montrent 
que ce sacramentaire de la cathédrale rend témoignage, lui aussi, 
à l'ancienne pratique de l'abbaye d'Alcuin. 

Le bouillonnement du I X ~  siècle a fortement agi sur les livres 
de Tours, comme sur tous les autres, et il n'est pas aisé de remon- 
ter, à travers eux, jusqu'à leur texte de base. Cependant les sédi- 
mentations successi\~es laissent, çà et là, apparaître la couclie 
primitive, celle du temps d'Alcuin. 

Il est certain q'u'Alcuin avait rédigé un missel, puisqu'il en  
parle lui-même : ... de ?lostro tzrli   ais sale ... (Efiist. 296 ; I14GH, 
E$ist. IV, p. 455)' sans qu'on puisse affirmer qu'il s'agisse d'un 
texte immuable, auquel il n'aurait apporté aucune modification 
durant les huit ans de son séjour à Tours. Nous savons aussi que 
c'était un h4issalis gregorialrzrs et gelasia~tzis f~rodenris tetltporibzcs 
ab Albhto ordifzatzls (Chro~ticotr centzrlense, III, 3 ; Cd. F. LOT, 
Paris, 1894). Et  encore qu'il renfermait une série de messes 
votives particulières : hlissas qztoque aliqztas de nostro tzlli ?~tissaEe 
(E$ist. 296). 

Plusieurs indices manifestent à n'en pas douter que le missel 
d'Alcuin était fondé d'abord, non sur l'Hadrianic~)t, mais sur le  
Pré-Hadrien. Le fait a de quoi surprendre, si l'on songe qu'Alcuin 
était l'homme le mieux placé pour accéder aux livres officiels de 
la bibliothèque royale. On ne saurait s'expliquer la chose sans 
admettre que, pour l'abbé de Tours, le Pré-Hadrielz avait zcne $lus 
grande autorité que I1Hadria?tzc?~t lui-fnénte. 

On peut remarquer tout d'abord que, dans le sacramentaire de 
la cathédrale, fait défaut la messe grégorienne de saint Grégoire. 
Mais cet indice est de faible valeur en comparaison de ceux que 
fournissent les messes dominicales de Saint-Martin. 

Le sacramentaire de l'abbaye possède une double série de 
messes pour les dianches. L'une a pour source le sacramentaire 
gélasien du V I I I ~  siècle, et correspond, jusqu'à un certain point, 
à celle du Supplément d'Aniane ; il en sera question plus loin 
(p. 222). L'autre, d'un type très particulier, est faite de matériaux 
grégorie&, et requiert une spéciale attention. Voici la composition 
de ses messes. Les numéros sont ceux de l'Hadriatztc~rt, dans les 
éditions Lietzmann et Deshusses. Nous rapprochons intention- 
nellement la colonne des (( super populum )) de celle des oraisons. 



On aura remarqué avec quelle régularité les oraisons et les 
Szcper popult~nt sont empruntées à la série des Oratiofzes cotidiaftae 
(section 202) du Grégorien. Pour la répartition, le rédacteur a 
simplement choisi comme Super popzJ2lnt les pièces qui, dans la 
série, répondaient mieux au genre o bénédictions )), avec des 
tournures comme : plebs tzta. .., fideles tztos ..., fa?ltiliae tuae ..., etc. 

Les Sztper oblnta et Ad cotzzple~rdztnt proviennent, par paires 
presque toujours, et dans l'ordre, des messes de Carême ; plus 
précisément des sections 39 à 64, à l'exception des sections 42,44, 
49, 56 et 63, c'est-à-dire à l'exception de la messe du samedi des 
Quatre-Temps (44), et des messes des jeudis. Pour les deux der- 
niers dimanches (pièces marquées a, b, c, d) le rédacteur n'a pas 
fait appel aux messes de Carême, mais, comme on le verra bientôt 
(p. 225), son choix n'est pas moins intéressant. 

Il est donc manifeste que le rédacteur de cette série de messes 
avait sous les yeux un modèle qui ne comportait pas de messes 

Dimanche : 
Oraison : 

Liefz. 1 Desh. 

Super Super 
populum : oblata : 

Li&. 1 Desh. 1 Liefz. 1 Desh. 

Ad 
complendum : 
Lietz. 1 DesIl. 

2 epiph. 1 18,7 98 
' 1 9 8  1 ! 1 3 a 447 

lpentec. 202~2 
2 D 

3 a 1 :' 
4 a 5 

173 
177 
204 
207 
211 
215 

45,2 
46,2 
47.2 
48,2 

223 
227 
231 
182 
190 
207 
234 
238 
242 

17' 39,3 
176 40,3 
203 45,3 877/202,13 888 

878 1 a 15 890 l 
5 a 1 a 6 
6 a a 7  

879 
880 

1 8 9 2  
,181893 

222 1 50.3 
226 5113 
230 ' 52.3 
181 / 41.4 
189 
206 

50,2 881 

7 a i 8 883 i 24 1 899 52,2 
8 a ' a 9 j 884 i a 26 , 901 41.2 

5713 

43,s 
46,3 

900 a 37 ! 912 57,2 i!: 
902 / a 38 i 913 58.2 

11 1 i I 6 ~ 8 9 1 i  ~ 3 2 9 0 7  
12 a 

i 

14 a 

15 a 

D 21 1 896 

9 i a 1 1 ! 8 8 6 (  a 2 9 1 9 0 4  
10 n ! a 14 889 D 31 906 

250 

47.2 210 
54,2 / 237 , 
552 241 

a 19 
13 a ' a 23 

a 25 
a 27 

882 

432 
46,2 

5Si3 
54,3 
55,3 

894 a 33 1 9Oû 
898 1 a 34 , 909 

16 a 

17 a 
18 a 
19 n 
20 a 
21 a 
22 a 

23 a 

a22 897 i 51.2 

58.3 1 254 
59,3 258 

~ u a t r e - ~ e m p s  
Quatre-Temps 
623 
64,3 
613  

271 
279 
266 

c 
d 

914 
916 
918 
921 
925 

59,2 
Quatre-Temps 
Quatre-Temps 

2 8  9031 a39 
Quatre-Temps , a 41 
Quatre-Temps 1 D 43 
202,30 j 905 ' a 46 62,2 

64,2 a 36 1 911 
270 
278 a 50 

a42j917 
a 44 1 919 
a 47 j 922 

931 a56 
57 

n 58 

60,2 261 
932 l 
933 

a 
b 



dominicales, ni non plus de foxmulaires pour les jeudis de Carême. 
Le sacramentaire de la cathédrale confirme ce dernier fait : pour 
les jeudis de la première et de la deuxième semaine de Carême, il 
contient les messes du Gélasien franc, et non celles de SHadria- 
num, preuve que ces dernières n'appartenaient pas à son premier 
modèle. 

Ainsi, une des séries de messes dominicales est composée uni- 
quement de pièces grégoriennes. L'autre provient, directement ou 
non, du Gélasien franc. Et  Son pense d'emblée à la ddfinition du  
Missel d'Alcuin donnée par l'inventaire de Saint-Riquier : <( Mis- 
salis gregorianus et gelasianus ... a. Pourtant on ne saurait écarter 
a priori, à propos de cette seconde sdrie, l'idde qu'il pourrait s'agir 
d'une interpolation, et qu'on aurait introduit tardivement dans 
le livre d'Alcuin les messes du Supplément d'Aniane. La s6ne de 
celui-ci compte vingt-quatre dimanches après la Pentecôte, dont 
les formulaires sont tirés avec une assez grande rdgularit6 des 
Gélasiens du V I I I ~  siècle. Deux différences, cependant, doivent 
être notées. D'abord que, dans ces Gélasiens, il y a, non pas 
vingt-quatre, mais vingt-huit dimanches entre la Pentecôte e t  
les quatre dimanches qui précèdent Noël. Ensuite, que toutes ces 
messes, comme aussi, d'ailleurs, tout le reste du sacramentaire, 
ont été soigneusement corrigées, à Aniane, lors de leur insertion 
au Supplément, de sorte que leur texte, dans celui-ci, offre un  
bon nombre de variantes par rapport à ce qu'il est dans les Géla- 
siens. 

Or, l'examen des manuscrits du I X ~  siècle fait ressortir que la  
série de ces messes se rencontre parfois aussi sans les corrections 
d'Aniane. C'est-à-dire qu'on a d'abord, quelque part, extrait les 
formulaires de leur contexte gélasien, et que leur collection cir- 
cula déjà avant qu'elle ait ét6 comgée et annexée au Supplément. 

Les messes bien limées de ce dernier eurent grand succès, e t  
elles furent intégrées même en des livres où ne figure pas le reste 
du Supplément. En outre, elles servirent, ici ou là, à corriger les 
messes de l'ancienne série, déjà reçue auparavant. hlais, dans ce 
cas, des traces du travail subsistent : le report des corrections n'a 
jamais été si soigné que ne transparaisse parfois l'ancienne leçon. 
Celle-ci, de la sorte, vient signaler que les messes anciennes pré- 
existaient dans le modèle, et que les variantes d'Aniane n'y sont 
qu'un apport secondaire. 

Ceci est le cas du sacramentaire de Saint-Martin de Tours. Si, 
pour les dimanches après la Pentecôte, la lettre des messes est 
celle du Supplément, une bonne dizaine de variantes maintiennent 



parfois un autre texte, et ddclarent ainsi que les leçons d'Aniane 
n'ont fait, ici, que supplanter par correction les leçons plus 
anciennes du texte primitif. 

Ce texte primitif, cette série de messes extraite des Gélasiens, 
s'est maintenu dans le sacramentaire de Modène (MODÈNE O.II.7), 
dans les deux sacramentaires de Vdrone (VÉRONE XCI et 
LXXXVI), et aussi dans celui de Trente. Mais  il ne faut pas 
oublier que le sacramentaire de Modène possède des points de 
contact évidents avec celui de Toursl. Quant aux deux manus- 
crits de Vérone, des travaux en cours montreront bientôt que leur 
texte n'a rien. d'italien, puisquail provient en droite ligne de 
l'abbaye impériale de Reichenau. 

On pourra donc retenir, à propos de cette série de messes 
dominicales : 

a) qu'elle a été extraite, vers le début du lxe siècle, des Géla- 
siens francs ; 

b) qu'elle a étd annexée à divers sacramentaires indépendants 
de celui d'Aniane, entre autres à celui de Saint-Martin de Tours ; 

c) qu'elle a été aussi (après correction) intégrée au Supplément 
d'Aniane. 

De cette présence à Tours et de ce rayonnemeiit, qui suppose, 
au départ, un personnage ou un centre jouissant d'une grande 
influence, ne peut-on pas conclure avec vraisemblance que cette 
série fut empruntée aux Gélasiens par Alcuin pour être jointe à 
son Nissel ? Et  aussi que Tours fut le centre d'où elle se diffusa ici 
ou là ? 

Nous avons vu se dessiner peu à peu le flIissalis gregorinnus 
et gelasiani~s ab Albino orditzatzrs, que signale l'inventaire de Cen- 
tula ou Saint-Riquier. Cette présence à Centula, l'abbaye d'An- 
gilbert, n'a rien qui puisse dtonner : Alcuin n'était pas homme à 
garder ses productions par-devers lui ; il aimait à en faire part à 
ses amis. Son missel dut donc avoir une sérieuse diffusion. De fait, 
il est remarquable que les variantes des sacramentaires de Tours 
se retrouvent fréquemment dans des manuscrits du lXe siècle, 
de provenance fort variée. C'est le cas, en particulier, du sacra- 
mentaire de Trente, dont il va être question tout d'abord; et 
aussi, mais de manière plus atténuée, de divers manuscrits du 
type Aniane. 

1. Cfr H. BAR& et J. DESHUSSES, A la recherche du Missel d'Alcuin, dans 
Ejhem. liturg. 82 (1968). p. 20-27. 



V. PRÉ-HADRIEN ET 3IISSEL D'ALCUIX À SALZBOURG 

Le sacramentaire grégorien conservé au Castel del Buon Con- 
siglio de Trente a étC tenu longtemps pour une copie du  XI^ siècle. 
C'est au Professeur Bischoff qu'on doit d'avoir constaté qu'il 
s'agit, en réalité, d'un manuscrit du premier-deuxième quart du 
rxe siècle. Nous avons eu l'occasion d'en faire la présentation 
détaillée, et nous ne répéterons pas ce qui a étb dit alors1. Qu'il 
suffise de rappeler que son tex-te révèle trois couches au moins : 
d'abord, à la base, un Grégorien pré-hadrianique ; puis un ajus- 
tement, accompli en bonne partie grâce à des compléments tirés 
du Gélasien du V I I I ~  siècle ; enfin une série de corrections posté- 
rieures, incorporées au texte, dont il faudra traiter à part (voir 
p. 233 SV.). En outre, un supplément d'une certaine étendue 
forme la seconde partie du livre. 

Le texte de base grégorien est muni de la messe de saint 
Georges (fol. 74) ; mais il est dép0un.u de celles des jeudis de 
Carême, comme aussi de celles de saint Grégoire et de saint Léon. 
Pour les fêtes mariales, il possède des formulaires différents de 
ceux que présente 1'Hntlringrzlnl. Bref, on retrouve ici, exactement, 
le sacramentaire papal dans son état de 685 environ ; c'est-à-dire 
le pré-hadrianique, qui s'est déjà montré à Tours. De nombreuses 
variantes verbales, on le remarque facilement, sont communes 
aux livres de Tours et à celui de Trente, même en dehors de celles 
qu'a introduites, par la suite, la forte contamination qu'ils ont 
tous subie de la part du teste d'Aniane. 

Sur un point précis, on peut prouver que le sacramentaire de 
Trente a conservé, lui seul, le texte du sacramentaire pré-hadria- 
nique utilisé à Tours par Alcuin. Comme on l'a rappelé plus haut 
(p. 217-218)) Alcuin a cité partiellement, contre les coryphées de 
I'adoptianisme, un certain nombre d'oraisons romaines où le 
Christ est désigné comme l'U.itigeiiitils du Père. Dans le traité 
contre Élipand2, il se réfère explicitement à saint Grégoire avant 
de les énoncer, ce qui revient à préciser qu'il les extrait du sacra- 
mentaire placé sous son nom. L'un de ces témoignages est em- 
prunté à la messe de l'Exaltation de la Sainte Croix. Voici la 
citation : Deus qui atnigeniti tui $uetioso sntzgz~ine z~iztijicne crzicis 

1. Voir : Le Sacrarrzentaire GrJgoriera de Tretite, dans Rev. btiiéd. 78 (1968). 
p. 261-282. - NOUS pensons que les remarques e t  conclusions qui sont exposées 
dans cet article peuvent être conservées dans l'ensemble, quitte à y apporter quel- 
ques corrections de détail ou compléments, comme nous le faisons ici. 

2. PL 101, 266-267. 



ztexz'llzmt sanctz'ficare zcolz~isti. Cette phrase n'existe ni dans l'Ha- 
drianu~~t, ni dans le Padzie~zse ; par contre, elle se trouve,en propres 
termes dans le sacramentaire de Trente, fol. 99, première oraison 
pour la fête du 14 septembrel. E t  Alcuin reprendra cette pièce 
comme première oraison pour sa messe votive de la Sainte Croix. 
Il est donc bien évident que le manuscrit de Trente reflète, ici, 
fidèlement le sacramentaire grégorien pré-hadrianique qu'Alcuin 
avait sous les yeux. 

Ce que nous avons appelé la seconde couche du sacramentaire 
de Trente (voir p. 224), c'est-à-dire l'ajustement fait vers le 
début du ~ x e  siècle pour rendre possible l'utilisation du texte de 
base dans des circonstances toutes nouvelles, oriente de même le 
regard vers Tours. 

a) Dès la première page du manuscrit de Trente, dans le petit 
Ordo d4issae qui forme le début du Grégorien, trois additions 
d'importance ont été faites. On y a introduit : I. (fol. 10-15) 
toute la série des Ouationes cotidianae (= section 202) ; 2. (f01.15~) 
quatre oraisons Sz~per oblata ; 3. (fol. 20) quatre oraisons Ad conz- 
Ple~zdzcnt. Ces huit dernières pièces se retrouvent en divers lieux 
du sacramentaire grégorien. En outre, quatre d'entre elles, deux 
Sz~@er oblata et deux Ad cont@lenrEz~nz, ont été utilisées, dans le 
sacramentaire de Saint-i\lartin, tout à la fin des messes domini- 
cales grégoriennes ; elles sont déçignbes dans le tableau de la 
page 221 par les lettres a, b, c, d. Le fait que ces pièces se trouvent 
groupées, à Tours aussi bien qu'à Trente, ne saurait être attribué 
à une simple coïncidence, et implique un lien de dépendance entre 
les deux textes. 

b) On peut aussi rapprocher la série des messes dominicales 
gélasie~tnes du livre de Tours (voir p. 222)' et cette même série, 
telle qu'elle se retrouve au début de la seconde partie du manus- 
crit de Trente (fol. 143~-154'). On a vu que la série, à Tours, 
devait exister à l'origine, sans dépendance par rapport au supplé- 
ment d'Aniane. C'est en ce même état qu'elle subsiste dans le 
Tride~ztifnc~~t. 

c) Le cas des jeudis de Carême est le plus intéressant. Datant 
du V I I ~  siècle, le Pré-Hadrien n'avait pas de formulaires pour ces 
jours-là, puisque le sacramentaire papal n'en reçut que sous 

1. Il ne s'agit donc pas 4 d'un r.4sum.4 de l'oraison et de la secrète de 1'Exal- 
tation de la Croix e, comme l'a pensé E. Bourque, dans Éttrdes ..., t. II, 2, p. 141, 
n. 12. 



Grégoire II (715-731). Le &el d'Alcuin combla ce vide . en  
faisant appel au Gélasien franc. Celui-ci fournit la majeure partie 
des matériaux nécessaires. -Le sacramentaire de la cathédrale de 
Tours en témoigne : il a consen~é, pour les jeudis de la première 
et de la deuxième semaine de Carême, des formulaires ainsi com- 
posés de pièces gélasienneçl. On retrouve ces formulaires (le 
premier étant modifié) dans le livre de Trente, qui, lui, continue 
la série pour tous les jeudis de Carême, et non seulement pour 
ceux des deux premières semaines. Le formulaire qu'il donne pour 
le jeudi de la troisième semaine est spécialement intéressant, car 
il figure également dans le sacramentaire de Saint-Denis (PARIS 
B.N. lat. 2290)~ écrit dans le troisième quart du I X ~  siècle à 
Saint-Amand, lequel fait partie des sacramentaires de type 
Aniane influencés par le llissel d'Alcuin (voir p. 232). On sait que, 
dans l'Hadrz'a~zz~nt (et dans le lllissale Ro~lla~zzi~tz de saint Pie V), 
le formulaire pour ce jeudi est d'un type assez spécial, puisque, 
au lieu d'un texte de pénitence, il n'est autre qu'une messe festive 
des saints Côme et Damien, dans l'église desquels se tenait la 
station de ce jour. En plus d'un lieu, on a voulu supprimer l'ano- 
malie en éliminant cette rnesse..De la sorte, ici, les manuscrits 
offrent une certaine diversité. Dans le sacramentaire de Saint- 
Denis, au jeudi de la troisième semaine figure la messe habituelle, 
Magn$cet te, mais elle est suivie d'une nlia nzissn. Celle-ci est 
bien caractéristique, puisque deux de ses quatre pièces ne pro- 
viennent pas des G6lasiens, et sont inconnues en dehors de ce 
formulaire. Mais ce formulaire, c'est exactement celui que possède 
aussi, pour ce même jour, le sacramentaire de Trente (fol. 45). 
D'où il faut conclure que le sacramentaire de Saint-Denis a utilisé 
ici un modèle où les messes des jeudis de Carême étaient celles 
qu'a reçues, de son côté, le sacramentaire de Trente. De la sorte, 
on se voit amené à admettre que l'addition des messes tirées des 
Gélasiens, pour ces jeudis, telle qu'elle se présente dans le Tride~t- 
tinzbnz, vient de France, elle aussi. 

d) En présentant les messes des communs du Tride~lt.iltzcm, 
nous écrivions naguère : (1 On y remarquera que, de façon générale, 
les messes $70 ztno (a$ostolo, martyre, collfessore) sont empruntées 
au vieux Gélasien, et complét6es par des oraisons szc$er $ O + Z L ~ Z ~ ? ~ L  

qui ne se retrouvent que dans le Léonien. C'est donc un commun 
assez ancien qui a été introduit ici2. )) NOUS ajouterons aujourd'hui 

I. Ms. PARIS B.N. nv. acq. lat. 1589, fol. 28 et 29~. 
2. Rev. blnkd. 78 (1968), p. 269. 



que ces trois messes de commun+ro uno.se reconnaissent très bien, 
malgré quelques modifications, dans le commun.du sacramentaire 
de Saint-Martin de Tours. 

e) Dans sa seconde partie, le sacramentaire de Trente insère 
une série de cinquante-six messes, votives ou autres. En laissant 
de côté les dix dernières, qui sont des messes pour les défunts, 
on peut diviser les autres en quatre groupes : 

I (fol. 157-164). Ce premier groupe comprend treize messes, 
toutes empruntées au Gélasien franc. 

2 (fol. 165-176). Les dix-sept messes de ce second groupe sont 
à peu près toutes des messes dlAlcuinl. 

3 (fol. 176~-182). Les quatorze messes du troisième groupe 
sont gélasiemes, pour la plupart. 
4 (fol. 182~-183). Les deux dernières messes de la série semblent 

être des formulaires (( rdcupér& o. Il arrive fréquemment que, en 
transcrivant une s6rie de textes, un scribe omette quelque d6- 
ment, et l'ajoute en fin de Ces deux messes auraient dû, sans 
doute, appartenir au groupe 2. 

Les groupes 2 et 3 - qui n'en forment qu'un, probablement - 
méritent de retenir l'attention. De leurs dix-neuf messes, treize 
sont des messes votives d'Alcuin, disposées en bon arroi. Deux 
messes gélasiennes y sont ajoutées. C'est d'abord la messe $ro 
caritate, Deus qui diligentibits (fol. 174V), qui semble s'être sub- 
stituCe à la messe d'Alcuin de caritate, 0)nniP. Sem$. deus qui 
utstitiarn. Gélasienne également, la messe +ro amico vivente, Deus 
qui iztstificas (fol. 1 7 5 ~ ) ~  a été annexée aux deux messes d'Alcuin 
se rapportant au même sujet (Deiu qui cariiatis dona et Om?zi$. 
selîzp. deus iitiserere fa~itzclo tzto). - Quant aux quatre autres 
messes, ce sont : les deux de la Toussaint, vigile et fête (fol. 170V- 
171)~ placées après la messe quotidienne des saints d'Alcuin ; 
celle de saint Rupert (fol. 174)~ après la ~itissa cz~iztslibet sancti 
d'Alcuin ; enfin une it~issa itt concilia, I.ttf2cftde (fol. 172~). 

Cette dernière messe ne se retrouve, à notre connaissance, que 
dans le sacramentaire de Rodrade (Corbie ; PARIS B.N. lat. 12050)~ 
un de ceus qui dépendent le plus de Tours (voir p. 232). 

La diffusion de la fête de la Toussaint et de ses messes - On l'a 
remarqué depuis longtemps - n'a pas commencé avec le décret 
de Louis le Pieux, en S35 ; mais on peut constater qu'elle s'est 
opérée déjà autour d'Alcuin (t 804) % Dom Wilmart a pensé que 

I. Sur les messes votives d'Alcuin, voir: H. BAR& et J. Dssxuss~s, A la 
recherche di4 Missel dlAlcui?z, dans Eplieitt. liturg. 82 (1968). p. 17-42. 
2. Voir : A. IVilmart, dans Rev. béliCd. 46 (1934)~ p. 51-56. 



celui-ci avait reçu ces messes d'Angleterre, et s'était fait leur 
propagateur. Leur identité de style avec les messes votives al- 
cuiniennes, et l'absence de tout témoignage d'une existence anté- 
rieure, permettent d'affirmer sans grande hésitation que leur 
auteur n'est autre qu'Alcuin lui-même. E t  une lettre qu'il 
écrivit à Amon de Salzbourg indique esplicitement que les deux 
amis célébrèrent la Toussaint, chacun de son côté (sans doute au 
moyen des formulaires en question), dès le l e r  novembre 798 l. 

La messe de saint Rupert, patron de l'abbaye-évêché de 
Salzbourg, révèle avec certitude, par sa présence, le Lieu où fu t  
opérée la mise au point du sacramentaire" Le style de cette messe 
laisse supposer qu'elle peut bien, elle aussi, avoir ét4 compos6e par 
Alcuin. De la sorte, tout ce second groupe des messes votives d e  
Trente, ou presque, serait l'œuvre de l'abbé de Tours. - Les 
spécialistes de la liturgie salzbourgeoise nous diront peut-être si 
l'on retrouve ailleurs la messe que nous offre le sacramentaire d e  
Trente, et dont voici les incipit : 

Deus qui nos deuota beati Hrodperthi 
Hostias domine laudis tuae altaribus 
VD. Diemque natalicium bati pontificis 
Beati Rodperthi confessoris tui atque 
Populum tuum domine quaesumus pio fauore 

Le siège épiscopal (a~chiépiscopal, depuis 798) de Salzbourg fu t  
occupé, de 785 à 821, par Amon. Celui-ci, venu de Bavière, se fi t  
moine à Saint-Amand, en 779 ; et il en fut abbé, dès 782. 11 fu t  
l'intime d'Alcuin, comme en fait foi la partie de leur correspon- 
dance qui a été conservée. Ainsi, les relations entre Amon, Alcuin 
et les grands monastères de France septentrionale ne peuvent 
être négligées, et elles donnent, sans doute, la clef des nombreux 
points communs qui apparaissent entre les livres de Tours et le 
sacramentaire de Trente. Celui-ci, moins interpolé que le sacra- 
mentaire de Saint-Martin, semble bien être un des meilleurs 
témoins, sinon le meilleur, du Alissel d'Alcuin3. 

-- - -  - - -- 
1. Pour cette date, voir : \\'. HEIL, Alkt<insl:idietz 1, Düsseldorf, 1970. - 

Cet ouvrage étudie minutieusement la chronologie alcuinienne au temps de l a  
lutte contre I'adoptianisme. 

2. De cette appartenance à Salzbourg, un autre indice peut encore être relevé. 
Dans la série des préfaces qui se trouve à la fin du sacramentaire de Trente, 
la fête de l'Annonciation est appelée Conceptio satrctae tnariae (fol. 194V) ; c'est 
ce terme insolite qui désigne cette même fête dans les actes d'un concile de 
Salzbourg tenu en 799 ou 800. - Décret propre à Salzbourg, can. XLI. MGH, 
Legum I I I  (= Concilia), I I ,  1 ,  p. 212. 

3. Pour être complet, il faudrait souligner des relations particulihres qui 



Diverses Ctudes ont naguère manifesté à quel point la lettre 
des manuscrits grégoriens qui comportent le Supplément dit 
d'Alcuin - ce que nous appelons, ici, les manuscrits du type 
Aniane - est diff6rente de celle des manuscrits ex authentico1. 
La nouvelle édition du sacramentaire grégorien fait ressortir avec 
quelle ampleur, quelle minutie, le travail de correction a été men6 : 
innombrables sont les cas de variantes où ces manuscrits du type 
Aniane forment un bloc facilement reconnaissable, introduisant, 
en général, une leçon plus correcte au point de vue grammatical. 

Longtemps, ce type de Grégorien, avec le Supplément qui Y est 
annexC, fut attribué à Alcuin" Diverses raisons, en particulier la 
forte influence wisigothique qui s'y remarque, et les rapports qui 
existent entre sa prCface Hzrczrsqtie et la première pr6face de la 
Co~zcordia Regtrlarzttrt, ont invité à regarder vers un autre artisan 
de la réforme carolingienne, grand ami d'Alcuin, saint Benoît 
d'Aniane3. Passer outre aus raisons invoquées et maintenir 
l'attribution à Alcuin lui-même, conduirait à une grande incohé- 
rente et rendrait presque inexplicables les faits que font ressortir 
l'examen plus minutieus des textes. 

La préface Hztczrsqzre 4, placée entre le sacramentaire proprement 
dit et le Supplément, apporte, dès ses premières lignes, une grande 
clarté quant à la coexistence des deux: Hadriatta. Qu'on en juge : 

Hucusque praecedens sacramentorum libellus a beato papa gregorio 
constat esse editus, exceptis his quae in eodern in natiuitate uel adsump- 
tione beatae rnariae, praecipue uero in quadragesirna, uirgulis alite- 
p0SitiS lectoris inuenerit iugulata sollertia ... Missam uero praetituiatam 
in natale eiusdem beati gregorii, uirgulisque antepositis iugulatarn, a 

existent entre le sacramentaire de Trente e t  celui de Padoue D 47. Trois messes 
de vigiles (communs) se retrouvent d'un côté et de l'autre, mais dans les parties 
supplémentaires des deux livres. De même lc martyrologe qui termine l'un et 
l'autre provient certainement d'une source commune. Nous laissons de côté cette 
question, qui décèle seulement une source secondaire du sacramentaire de Salz- 
bourg et  n'intéresse en rien le Grégorien pré-hadrianique, ou le RZisel d'Alcuin. 

I. Voir en particulier : N.-J. ABERCROMBIE, Alcuin and the Text of Gregoria~rri~n, 
dans Archiv für Littrrgieun'ssertschaft 3 ,  I (1953)~ p. 99-103 ; A. PLUTA, I?zwieweil 
kann man von Elrtstellung .... ibid. IO, I (1967), p. 125-141. 

2. Voir les raisons de cette attribution dans : E. BOURQUE, Études ,sur les 
~acra?nerrtaires rorirairrs, t. I I ,  2, Rome, 1958, p. 149-155. 

3. J. DESHUSSES, Le Supplétnent art Sacranici~taire Grégorien. Alczci$z ou 
S. Beiroft d'drriarie?, dans Archiv für Lifurgiewisseirschat 9,  1 (1965), p. 48-71. 

4. Éd. DESHUSSES, no 1019. 



successoribus eius, causa amoris immo uenerationis suae, eidem su@ 
operi non dubium est esse interpositam. 

Il kt clair que, pour Benoît, les formulaires destinés aux fêtes 
mariales, ceux de certains jours de Carême, et du gtntnle de saint 
Grégoire, sont tenus pour apocryphes ; il les a donc marqués 
d'obèles. Ceci montre qu'il a critiqué le texte de l'Hadrianzcwz, 
avant de le reproduire, et signalé les messes suspectes à ses yeux. 
Or, la liste qu'il en donne correspond bien aux divergences entre 
le Pré-Hadrien et l'Hadrien. De toute évidence, tout comme 
Alcuin, Benoît avait sous le regârd un texte grégorien antérieur 
aux réformes de Sergius et de Grégoire II, et il attachait, lui 
aussi, à ce texte, une plus grande autorité qu'à l'Hndria?tznlt; 
il se jugeait, toutefois, obligé de prendre ce dernier, le texte 
officiel dans l'empire franc, comme base de son édition. Les liens 
tout particuliers qui unissaient Benoît à Alcuin expliquent sans 
peine que, de Tours, le texte pré-hadrianique ait passb A Aniane. 
Rien ne s'oppose, d'ailleurs, à ce que cette communication ait été 
faite sous la forme du llissel réaiisé par Alcuin pour Saint-Martin 
de Tours (voir p. 220), car Benoît a emprunté, pour son Supplé- 
ment, quatre messes votives à la sCne d'Alcuin. 

On a vu plus haut, également, que Benoît incorpora dans le 
Supplément, en la comgeant selon sa méthode, une série de messes 
dominicales. Celle-ci avait étC extraite des Gélasiens franq, et 3 
est fort possible que ce travail ait été exécut6 lors de la rédaction 
du Missel d'Alcuin (voir p. 223). 

L'édition d'Aniane se préoccupait, tout d'abord, d'offrir un 
texte très correct : 

Praefatus sane sacramentorum libellus, licet a plerisque scriptorum 
uitio deprauante, qui non ut ab auctore suo est editus haberetur, pro 
captu tamen ingenii ob multorum utilitatibus studii nostri fuit, eurn 
artis stilo corrigere. Quem cum prudens lector studiosc perlegerit, uerum 
nos dicere ilico conprobabit, nisi iterum scriptorum uitio deprauetur ... 
Precamurque ut eurn ita diligenter transcribatis, quatenus eius textus. 
et eruditorum aures demulceat et simpliciores quosque errare non sinat ; 
nihil .enim, ut ait beatus hieronimus, proderit emendasse librum, nisi 
emendatio librariorum diligentia conseruetur. 

Ce travail de correction - est-il besoin de le dire ? - eut 
souvent pour effet, non pas de ramener le texte à ce qu'il était 
à ses origines du V I I ~  siècle, mais de lui donner une forme plus 
classique, donc plus utilisable aux artisans de la renaissance 
carolingienne. 



Le livre d'Aniane leur fournissait - encore une collection des 
textes qui, manquant au Grdgorien, devaient être cherchés dans 
d'autres recueils. I l  ne s'y trouvait que le ndcessaire, avec toutes 
garanties quant à l'origine des textes : 

... ut in hoc opere cuncta inueniret lectoris industria, quaecumque 
nostris temporibus necessaria esse perspeximus, quamquam pluriora 
etiam in aliis sacramentorum libellis inuenissemus inserta ... Nouerit 
itaque nos perspicacitas lectoris, non alia huic inseruisse operi, nisi ea 
quae a probatissimis et eruditissimis magna diligentia exarata sunt 
uiris. 

Ces avantages certains de la nouvelle édition lui assurèrent un 
dnorme succès. Souvent elle fut copiée telle quelle ; souvent aussi 
l'utilisation ne fut que partielle. Ceci eut lieu lorsqu'on se borna 
à reporter tout ou partie des corrections du texte, sans adopter 
le Suppldment, ou en n'en prenant que telle ou telle partie. Mais 
on peut dire sans grande exagdration que l'édition d'Aniane ne 
tarda pas à s'introduire partout. Très rares sont les manuscrit's 
grdgoriens, parmi ceux qui subsistent, qui n'aient pas été touchCs : 
CAAIBRAI 164, V~~RONE XCI, PADOUE D 47. Tous les autres ont 
subi, d'une manière ou d'une autre, l'influence du nouveau texte. 

~ a '  datation du Grégorien d'Aniane peut se faire de manière 
assez précise. Un tertiti~z~rs $est qzrent est fourni par le livret de 
Gellone étudié par A. IVilmart, puis par R. Amiet l. Ce dernier, 
s'appuyant sur deux messes du livret, pensait tenir dans celui-ci 
le premier témoin du nouveau texte d'Aniane. Récemment, le 
P. Rasmussen, O.P., a montré que ces messes sont, dans le livret, 
une addition postdrieure2. Mais les autres messes, elles, appar- 
tiennent bien au texte primitif du manuscrit, et elles ne révèlent 
en rien une influence quelconque du teste corrigd d'Aniane, étant 
pleinement conformes à la lettre de l'Hadria~zzn~z authentique. 
On peut donc raisonner ainsi : un livret copié vers 810, à Gellone, 
c'est-à-dire dans un monastère très proche d'Aniane et soumis à 
cette abbaye, nlCtait pas pourvu du nouveau texte ; c'est donc 
que celui-ci n'dtait pas encore réalisd, ou, tout au moins, pas 
encore achevé, à ce moment. 

D'autre part, divers indices obligent à penser que la miçe au 
point de l'édition supplCmentde fut effectuée par Benoît avant 

I. A. WILIIART, Ut1 livret bktrkdictin cot~tposk à Gelloite a14 comnlencement d u  
IXe siècle, dans Ra. hlabillotr 12 (I~zz), p. 119-133 ; R. AMIET, Le plirs ancien 
tkmoin di4 SrrPPlknietzt d'Alcuin ..., dans Ephcm. liturg. 72 (1958), p. 97-11?. 
2. N.-I<. RAsbruss~~, Utte c cartfrla rttissalis relroüv&, dans Ephert~. irtuvg. 83 

(19691, P. 482-4840 ,. ,-. . 



son départ pour la cour d'Aix-la-Chapelle. Ce départ, qui fournit 
un terme ante quent, eut lieu en 816. Ainsi, la mise en circulation 
du Grégorien d'Aniane se place entre 810 et 816. 

Les manuscrits du type Aniane forment un bloc très solide. 
Cependant, on peut remarquer que diverses copies de bonne 
qualité, danç un grand nombre de cas, se séparent de ce bloc1. 
Il ne s'agit pas de la constitution d'un nouveau groupe compact, 
qui aurait adopté in cor$ore un système de variantes ; mais, dans 
chaque cas particulier, ces manuscrits, chacun pour son compte 
ou par petits groupes mouvants, adoptent la variante ou restent 
fidèles à la leçon d'Aniane. De ce phénomène, on ne peut guère 
donner qu'une explication: ces divers manuscrits ont 6té in- 
fluencés séparément par un texte plus ancien. 

Bon nombre des variantes dont il vient d'être question ramènent 
le texte de ces manuscrits à la lettre du Grégorien authentique 
et  les assimilent, par exemple, à l'Hadria~t~r9it de Cambrai. Mais, 
souvent aussi, il s'agit de leçons particulières qui n'appartiennent 
pas plus à l'iladrz'anin~a authentique qu'à l'édition d'Aniane. Et 
on peut constater que, dans l'un et l'autre cas, ces variantes se 
retrouvent volontiers dans le sacramentaire de Saint-Martin de 
Tours et dans celui de Trente. On est donc fondé à proposer, au 
moins comme une hypothèse à vérifier de plus près, l'explication 
que voici :' le texte plus ancien qui a influC sur ces manuscrits de 
type Aniane, comme aussi sur les sacramentaires de Tours et de 
Trente, n'est autre que ce Missel d'Alcuin, dont l'existence est 
attestée par les lettres de son auteur, ainsi que par l'inventaire de 
Saint-Riquier 2. 

VlI .  CONTAhIINATIONS 

De tout ce qui a été dit jusqu'ici, on aura peut-être retiré 
l'impression que les documents sont en nombre suffisant pour 
que puisse être exécutée sans grande difficulté la reconstitution 
exacte des textes perdus, IZiççel d'Alcuin et Grégorien pré-hadria- 
nique. En réalité, il en va autrement : ce travail ne pourra s'ac- 
complir qu'à grand-peine, à cause des profondes contaminatiolis 
qui ont atteint les manuscrits. 

On a vu (p. 222-223) que, à Saint-Martin de Tours, pour adapter 

I. Ce sont, en particulier, les manuscrits dont les sigles, dans la nouvelle 
édition du Grdgorien, vont de P à Y. 

2. Voir ci-dessus. p. 220 et suivantes. 



le $ré-Hadrien, des formulaires furent empruntés au Gélasien 
franc. Mais ce livre n'intervint-il pas encore pour d'autres aména- 
gements et corrections, soit au temps d'Alcuin, soit par la suite ? 
Et comment pourrait-on exclure l'influence de l'Hadrianzcm 
lui-même ? 

La plus grande ditliculté provient de l'action du texte d'Aniane. 
Son influence ne saurait être sous-estimée. Elie fut immédiate et 
générale. Personne ne s'étonnera de la rencontrer dans les sacra- 
mentaires de Tours, qui sont tardifs. &lais elle est beaucoup plus 
surprenante dans le sacramentaire de Trente, qui, lui, est ancien ; 
et il paraît indispensable d'examiner avec grande attention le 
fait particulier de cette influence précoce. Une fortune assez 
exceptionnelle facilite cette étude, et apporte une lumière in- 
attendue. 

Selon toute vraisemblance, on l'a vu, le modèle principal du 
livre de Trente était un d'Alcuin, plus ou moins ajusté à 
l'usage de Salzbourg. La copie conservée à Trente, eue, fut exé- 
cutée, nous dit le Professeur Bischoff, au Tyrol, diocèse de Saben 
(Sabiona, Sebana), plus tard de Brkenl. Aucune mention ne s'y 
relève des patrons de Sabiona, saint Ingénuin et saint Cassien. 
Ce fait nous a amené à proposer, comme lieu d'origine, non la 
cathédrale de Saben, mais plutôt l'une des abbayes du diocèse 
qui &aient placées sous le patronage de saint Pierre, Innichen ou 
Schamitz2. Quoi qu'il en soit, cette copie, qui peut remonter à 
825-830 environ, a déjà utilisé le nouveau texte d'Aniane. Cette 
contamination, indéniable, soulève un problème important : 
comment admettre qu'une &dition mise en circulation, dans le 
sud-ouest de la France, au plus tôt vers 810-815, ait pu marquer 
sa présence dans les montagnes du Tyrol, une quinzaine d'annees 
après ? Ne faut-il pas plutôt remettre en question l'origine du 
Grégorien corrigé et çupplémenté, et renoncer à l'attribuer à 
saint Benoît d'Aniane ? Des circonstances précises viennent 
donner réponse à cette double interrogation. 

Ce n'est pas seulement pour son abbaye que saint Benoît 
d'Aniane réalisa son édition du sacramentaire grégorien, mais 
aussi pour les autres monastères placés sous son obddience. 
Grâce à ceux-ci, la diffusion du nouveau teste prit rapidement 
de l'extension : il était impossible, à qui le connaissait, de ne pas 
apprecier la qualité exceptionnelle de l'ouvrage, que recomman- 
dait également la réputation de son auteur. 

I. Lettre personnelle. 
2. Le Sacrai~reirtaire Grkgoricn de Trente, dans Reu. binkd. 78 (1968), p. 280. 



C'est ainsi qu'il parvint et fut utilisé 2 Lymz, au plus tard vers 
le premier quart du lxe siècle. En effet, deux sacramentaires 
conservés jusqu'à nos jours y furent copiés dès avant le milieu 
du siècle, conformes au texte ainsi amendé l. La chose n'a rien de 
surprenant si l'on songe que, tout près de la ville, se trouvait 
l'abbaye de l'Ile-Barbe, dont saint Benoît d'Aniane avait été, 
peu auparavant, le second fondateur, qui resta sous son autorité, 
et dont les moines furent très liés avec les évêques de Lyon2. 
Ainsi donc, la présence et l'utilisation du sacramentaire d'Aniane 
à Lyon, dès le premier quart du siècle, constituent un fait 
certain et fort explicable. 

De ce fait, il faut rapprocher une constatation beaucoup plus 
étonnante faite par RI. le Professeur Bischoff, et qu'il a eu l'ama- 
bilité de nous communiquer3. Selon lui - et l'on connaît la 
sûreté de son coup d'œil et de son jugement en la matière -, la  
décoration du manuscrit tridentin téntoig~te ~zette~~zent d'ztne 
i~zj%te.îtce lyon?taise. 

On peut donc très honnêtement supposer que le copiste tyrolien 
avait sur son pupitre, en guise d'exemplaire de contrôle, un 
sacramentaire de type Aniane, copié récemment à Lyon, et que, 
de celui-ci, des traces subsistent dans sa copie, non seulement 
quant au teste, mais encore quant à la décoration. 

A ce propos, le même Bischoff suggérait encore de se souvenir 
que Leidrade, évêque de Lyon de 798 à 814, était originaire du 
Norique, province à laquelle appartenait Saben4. 11 est, bien sûr, 
strictement impossible de savoir quels liens précis Leidrade avait 
gardé avec le milieu où s'écoula sa jeunesse. NCanmoins, cette 
circonstance autorise à penser que des relations personnelles 
pourraient bien avoir causé l'incursion d'un manuscrit lyonnais 
au Tyrol. 

Quoi qu'il en soit de ce dernier point, on voit que des indices 
suffisants permettent, par une chance exceptionnelle, d'expliquer 
aisément le rapide passage des corrections textuelles, d'abord 
d'Aniane à Lyon, puis de Lyon au Tyrol. 

On peut, toutefois, se demander pourquoi, étant en posession 
du sacramentaire d'Aniane, le rédacteur tyrolien s'est borné à 

1. Ce sont les mss PARIS B.N. lat. 2812, et VATIC. Regin. 337. - cfr 
ICI. GAMBER, CLLA, ze éd., nn. 730 et 744. 
2. A. COVILLE, Recherches srir l'histoire de Lyma drr Ve au IXc siècle, Paris, 

1928, p. 277-281. 
3. Voir ci-dessus, p. 223, note I. 
4. 4 Haec sedes vallis Noricanae dicta Sebana r ( M G H ,  Poet. II, p. 639). 



l'utiliser pour la correction de son teste, plutôt que de le prendre 
tout simplement pour modèle. C'est certainement que des cir- 
constances locales lui imposaient, plus ou moins, un autre modèle 
principal. L'hypothèse proposée naguère reste valable : le diocèse 
de Sabiona avait été, depuis peu d'années, séparé du patriarcat 
d'Aquilée, et donné pour suffragant à l'archidiocèse de Salz- 
bourg*. Au moment où la réforme carolingienne esigeait la 
révision des livres liturgiques, Saben devait s'aligner sur Salz- 
bourg. Ce qui n'empêchait nullement le copiste diligent d'éliminer 
du texte qu'on en avait reçu, ses fautes, r6elles ou supp0s6esJ au 
moyen d'un manuscrit d'escellente réputation, parvenu tout 
récemment d'une source qualifiée. 

D'ailleurs, on constate que, pour des raisons plus ou moins 
manifestes, il est allé au delà de la simple correction, et a fait 
quelques emprunts de pièces à ce sacramentaire d'Aniane. C'est 
celui-ci qui a fourni, probablement, les oraisons du jeudi après la 
QuinquagQime : en général, les messes des jeudis de Carême, on 
Sa vu, ne sont pas conformes à celles que donne l'HacEriaialtzcnt et 
les textes qui en dépendent ; ici, au contraire, trois oraisons sur 
quatre sont identiques à celles-ci. C'est encore au sacramentaire 
d'Aniane qu'a été empruntée la messe d'un apôtre, placée bizarre- 
ment en tête des messes communes de vigiles dans la partie 
supplémentaire du livre. 

Ces remarques et suppositions sur le sacramentaire de Trente 
permettent de suivre avec assurance le texte de l'antique sacra- 
mentaire papal pré-hadria~ziqzle, de Rome à Tours, de Tours à 
Salzbourg, enfin de Salzbourg au Tyrol. De suivre également le 
sacramentaire papal Izndrzirniqtre, de Rome à Ais-la-Chapelle, 
d'Aix-la-Chapelle à Aniane, d'Aniane à Lyon, de Lyon au Tyrol, 
où les deux: filières se rejoignent. Que tout cela se soit opéré en 
moins d'un demi-siècle témoigne en faveur de l'effervescence qui 
se manifestait en cette dpoque carolingienne, de vitalité si prodi- 
gieuse 2. 

I. Les actes pontificaux érigeant l'archidiocèse de Salzbourg, avec Saben entre 
autres diocèses sukgan t s ,  datent de 798 (MGH, Epist. V, p. 58, 60). 

2. Notre manuscrit ne devait pas finir sa carrière au Tyrol. On a vu plus haut 
(p. 226) qu'il contenait, pour le jeudi de la troisième semaine de Carême, un 
formulaire bien particulier, composé en France. Cette messe commence par deux 
oraisons inconnues ailleurs (Concede .... Fac ,tas...), lesquelles se retrouvent 
au même lieu, dans le sacramentaire tridentin d'Adelpret (nos 72 et  73). Ce fait 
a été signalé par G. Philippart (Anal. bolland. 87 119691, p. 274). e t  par K1. Gamber 
(Missa Romensis, p. 141) ; e t  il indique clairement que le sacramentaire tyrolien 
avait pris de bonne heure la route de Trente. Il s'y trouvait, au plus tard, au 
X I I ~  siècle, date du sacramentaire d'hdelpret. E n  outre, une note du X I I I ~  siècle, 



VïII. CONCLUSIONS 

I. Un sacramentaire grégorien, absolument conforme à l'état 
de celui du Latran vers 685, parvint, d'une manière ou d'une 
autre, au royaume franc et y fit sentir son influence, vers la fin 
du V I I I ~  siècle ou le début du lxe ,  parallèlement à ce qui se pro- 
duisit pour lJHadrianum. 

z. L'influence du Grégorien pr6-hadrianique se marqua surtout 
dam la rédaction du Missel dJA1czrin, que le ministre de Charle- 
magne constitua pour son abbaye Saint-Nartin de Tours, où il 
vécut de 796 à 804, date de sa mort. 

3. Il n'est nullement exclu que le hksel d'Alcuin ait pu subir 
une évolution, et qu'il ait existé sous des formes diverses, à Tours, 
A Saint-Riquier, ou ailleurs. 

4. Le Missel d'Alcuin vient à notre connaissance : 
a) par les deux sacramentaires de Tours (Saint-Martin et 

cathédrale), dernier quart du I X ~  siècle ; 
b) par le sacramentaire de Trente, premier-deuxième quart 

du ~ x e  siècle ; 
c) par l'influence exercée sur la rédaction du Gregorien 

d'Aniane, vers 810-815 ; 
d) par la contamination apportée A divers sacramentaire 

post6rieurs. 
5. Une reconstitution exacte du 3Iissel d'Alcuin, et plus encore 

du Grégorien pré-hadrianique, ne pourra être tentée qu'avec une 
très grande prudence, à cause des contaminations nombreuses 
et enchevêtrées qui se sont produites au cours du I X ~  siècle, 
surtout celles qui proviennent du Grégorien comgC d'Aniane. 

Le tableau ci-contre facilitera la compréhension de notre exposd. 

Hautecombe. J. DESHUSSES. 

apposée sur le folio I du manuscrit, indique qu'il appartenait alors à la mtht$drale 
de Trente. Au X V I I I ~  siècle, sa présence est encore signalée par B. Bonelli : Codex 
cuius supra dedimus exenzplu>n servafrir Tridenfi in secretiori Arcis B o t ~ i  Co>lsilii 
tabglayio. La copie dont il est ici question fut  envoyée à Rome au litur&te 
Bianchini, et se trouve actuellement à la Bibliotcw ValliceIliana, sous la cote 
T 57 (Cfr Ephern. liturg. 81 [19671, p. 447, n. 3). Aprés un séjour à la Bibliothèque 
de Vienne, où il porta le no 700, le ~ a c r a m e n t a ' ~ ~  est revenu à Trcnte, oii on le 
consente, sans cote, au MusBe National du Castel del Buon Consiglio. 



=O0 1 i 
(S. Gregoire) 

1 Géiasien ancien 

1 Saint-fifarlbr (Tours) 


