COLLOQUES INTERNATIONAUX
DU
CENTRE NATIONAL DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE

GREGOIRE LE GRAND

CHANTILLY

Centre culturel Les Fontaines
15-19 septembre 1982

Actes publiés par

Jacques FONTAINE
Robert GILLET
Stan PELLISTRANDI

EDITIONS DU CENTRE NATIONAL

DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE

15, quai Anatole France - 75700 PARIS
1986

RP[S



Colloques internationaux du CNRS
GREGOIRE LE GRAND
Bditions du CNRS, Paris, 1986

GREGOIRE ET LE SACRAMENTAIRE GREGORIEN!

Jean DESHUSSES

Une longue tradition voit en saint Grégoire le principal organisateur de la
liturgie romaine, celui qui a mis en ordre ses rites et ses textes, qu’il en ait été
'auteur ou qu’il en ait plus ou moins « hérité ». Un facteur important de cette
réputation est le sucramentdire grégorien, présenté, depuis le VIII€ siécle en tout
cas, comme son oeuvre. C’est de cette paternité que j’ai 4 vous entretenir.

Des études innombrables écrites a son sujet, on pourra se faire une idée
d’ensemble quoique trés incompléte en se reportant, par exemple, a: F. Cabrol
Grégorien (Le sacramentaire), dans DACL, t. VI, col. 1776-1796 ; E. Bourque,
Etude sur les sacramentaires romuins, t. I, Rome, 1949, p. 313-391 ; ¢. 11/1, Québec,
1952, p. 404442 ; 1. I1/2, Rome, 1958, p. 75-146. — J. Deshusses, Le Sucramentaire
grégorien, t. I (Spicilegium Friburgense, n® 16), Fribourg, 1971, p. 2960; ¢. /Il
(Spic. Frib., no 28), Fribourg, 1982, p. 60-92.

Par sacramentaire, vous le savez, on entend en langage liturgique un missel
ne contenant ni les lectures, ni les chants, donc possédant uniquement la partie
qui revient en propre au prétre célébrant. Et parmi les innombrables livres de
ce genre qui ont €té conservés, la grande majorité, pour ne pas dire la presque
totalité, se rattache de prés ou de loin au sacramentaire grégorien.

Depuis le XVI¢ siécle, un bon nombre d’éditions, de valeur assez inégale,
ont paru successivement, faisart connaitre les principaux manuscrits anciens?.
Finalement, on peut grouper ceux-ci, si on laisse de coté les textes fragmentaires
et les hybrides, en trois classes (dont la premiére est & subdiviser), faisant connaitre
trois textes distincts, provenant de Rome, auxquels peut appartenir ce nom de
sacramentaire grégorien. Ce sont :

1a) Grégorien Hudrianum. Texte envoyé, entre 784 et 791, par le pape Hadrien I¢F
a Charlemagne, et d’oil découlent la plupart des manuscrits conservés, le meilleur
étant le ms. 164 de la Bibliothéque municipale de Cambrai.

1b) Grégorien d'Aniane. Correction du précédent avec addition d’un important
Supplément. Ce double travail, attribué longtemps a Alcuin, semble plutot ’oeuvre
de saint Benoft d’Aniane, exécutée vers 810-815. Ce deuxiéme texte a exercé une



638 GREGOIRE ET LA LITURGIE

grosse influence sur un trés grand nombre de manuscrits de ’Hudriunum. Son
meilleur témoin est le ms. 19 bis de la Bibliothéque municipale d’Autun.

2) Grégorien de Trente. Texte proche de I’Hudriunum, mais offrant une forme
nettement plus ancienne que celuici et pouvant remonter a 685-690 environ.
Il parait n’étre parvenu de Rome en pays franc qu’aprés un long détour extérieur,
probablement en Angleterre. Et il semble bien avoir été utilisé par Alcuin, par
Benoit d’Aniane, par Amon de Salzbourg3. Il nous est connu par le manuscrit
conservé (sans cote) au Castello del Buon Consiglio de Trente et datant de 825
environ4.

3) Grégorien de Pudoue., Importante révision d’un texte du Grégorien dans un
état antérieur aux précédents. Cette révision, opérée entre 659 et 681, nous est
connue par le ms. D 47 de la Biblioteca Capitolare de Padoue, copié vers le milieu
du IXe siécles.

Bien que les manuscrits anciens que nous possédons soient tous extérieurs
a Rome, l'origine romaine du sacramentaire ne fait pas ’'ombre d’un doute. Cepen-
dant, sa diffusion a dépendu, pour une part principale, de I’envoi que le pape
Hadrien I fit 4 Charlemagne de ’exemplaire connu sous son nom, ’Hudrianum ,
mais déja le texte du Grégorien était parvenu en pays franc depuis un certain temps,
sous la forme que nous livre le manuscrit de Padoue, et il exerga une grosse in-
fluence, par le moyen du Gélusien du VIII€ siécle, dont il est I'un des composants.

De toute fagon, il est certain que le sucrumentuire grégorien, aprés de nom-
breuses reprises et interpolations a été le noyau, la base de la liturgie de la messe
latine depuis I’époque carolingienne.

Ce texte que nous tenons solidement est rattaché explicitement & Grégoire
au moins depuis le dernier quart du VIII€ siécle. On allégue parfois un témoignage
plus ancien, celui d’Egbert d’York, datant de 735 ou 736 environ, mais on ne
peut le tenir pour certain. En revanche, celui du pape Hadrien I€r est irrécusable.
Envoyant & Charlemagne, entre 784 et 791, le manuscrit dit Hudriunum, le pape
se prononce expressément dans la lettre d’envoi: « ... De sucramentario uero a
sancto disposito praedecessore nostro deifluo Gregorio papu. .. etc. »6,

Le premier résultat de la lettre d’Hadrien fut que, lorsqu’a la cour de Charle-
magne, on se mit a délivrer des copies du sacramentaire, on inscrivit en téte le label
d’authenticité . « In nomine Domini. Hic sucramentarium de circulo anni exposi-
tum, a sancto Gregorio papa romano editum. Ex authentico libro bibliothecue cubi-
culi scriptum. ». Ainsi, tous les exemplaires anciens diffusés 4 partir de I’Hudriznum,
donc & peu prés tous ceux qui restent, se présentent comme étant ’oeuvre de
Grégoire ; c’est plus qu’il n’en fallait pour que la croyance a l'authenticité grégo-
rienne du livre se soit enracinée sans difficulté. Alcuin déja, en 799, en fera état
dans son Aduersus Elipundum, citant comme argument contre les Adoptianistes
diverses oraisons tirées du sacramentaire, et les plagant sous le nom de Grégoire.
Dés le 1X€ siécle, d’autres suivront.



GREGOIRE ET LE SACRAMENTAIRE GREGORIEN 639

Cette croyance s’est maintenue, sans grande opposition, presque jusqu’a
nos jours. Son premier adversaire valable a été Mgr Duchesne, qui, en 1889, montra
nettement que le livre, dans I’état od nous le donnent les manuscrits connus de son
temps, ne permet pas de remonter plus haut que le pape Hadrien 1€f, donc aprés
le milieu du VIII® siécle”. L'ensemble des liturgistes, sauf d’assez rares exceptions,
resta cependant fidéle A l'attribution traditionnelle, pensant qu’il suffisait d’élimi-
ner de visibles interpolations; et, en 1958 encore, un critique tel que le Profes-
seur Chavasse ne la mettait pas en doute, se fiant aux études antérieures®. Je
m’empresse de dire que c’est loin d’étre le cas aujourd’hui et qu’il est en train de
revoir entiérement la question en repartant de zéro.

Sur la valeur de cette attribution, on I’a vu, les témoignages externes se ramé-
nent a ceci: depuis le troisiéme quart du VIII® siécle, en tout cas, on tenait, dans
le milieu papal, pour oeuvre de Grégoire le sacramentaire placé sous son nom. Il ne
reste donc qu’a se tourner vers le texte lui-méme, tel qu’il nous a été conservé?. La
comparaison des manuscrits nous fait connaitre trois témoins a citer : I’Hudrianum
(dont dépend aussi le texte d’Aniane); le Grégorien de Trente ; celui de Padoue.
Un trés grand nombre de formulaires se retrouvent exactement dans tous les trois ;
mais quelques changements et surtout d’importantes additions, ici ou 13, les empé-
chent d’étre identiques. Au dela de ces divergences, I’examen fait discemer nette-
ment le tronc commun auquel tous se rattachent.

Parmi les formulaires qui composent ce tronc commun, un certain nombre
sont datables, grice surtout aux indications que donne le Liber Pontificalis sur les
consécrations d’églises. On constate ainsi que ce tronc commun, tel qu’il peut
étre atteint, est constitué, en tant que compilation, entre 650 et 680 environ.

Du tronc commun se séparera, dés avant 680, I'archétype du manuscrit d2
Padoue, du fait d’additions importantes ; quelques années aprés, vers 685, ’ancétre
commun de I'Hadrianum et du manuscrit de Trente recevra un complément assez
étendu ; puis tous deux seront complétés, chacun de son cdté, le premier 4 la fin
du VII® siécle et dans la premiére moitié du VIIIe, le second un peu avant ou un
peu aprés I’an 800,

On a parfois cherché a retrouver ou a reconstituer le Grégorien originel,
I'Ur-Gregorianum. 11 semble bien qu’il n’y en a jamais existé d’autre que le tronc
commun dont il est ici question. Celui-ci est visiblement une compilation. Il suffit,
pour s’en rendre compte, de jeter un simple coup d’ocil sur les références figurant
dans les éditions récentes. Sans doute, un bon nombre de piéces sont d’origine
inconnue, mais un bien plus grand nombre se retrouvent soit dans les autres livres
romains, soit parmi les formulaires déja transcrits dans le Grégorien lui-méme, ol
de multiples oraisons reviennent jusqu’a cing fois, six fois ou méme davantage,
moyennant tout au plus un simple changement de nom ; parfois méme le nécessaire
ajustement a été omis,

Il est malaisé de discerner la méthode du compilateur. Vraisemblablement, il
avait a sa disposition des séries de piéces assez disparates et des formulaires ayant
été utilisés pour diverses célébrations, par exemple les messes de dédicace. Il avait




640 GREGOIRE ET LA LITURGIE

également sous la main le calendrier officiel des célébrations stationnales. Avec ce
matériel, il fabriqua comme il le put des formulaires pour chaque station, bouchant
les trous au besoin, en reprenant des piéces déja utilisées. Quant aux oraisons nou-
velles, elles n’ont le plus souvent que fort peu de relief. A qui regarde ce texte sans
préjugé, il est impossible de voir dans cette compilation un livre liturgique réalisé
par un pape, ou pour un pape, surtout un pape de la trempe de Grégoire.

Et pourtant, on a vu que sur ce point une croyance s'est établie et enracinée
dés avant la fin du VIII€ siécle. Elle oblige 4 y regarder de plus prés. Sans doute,
Grégoire ne peut Etre le compilateur du recueil accompli au moins un demi-si¢cle
aprés sa mort et d’une maniére fort peu digne de lui. Mais il est certain qu'une
grosse partie des matériaux mis en oeuvre sont beaucoup plus anciens que le recueil.
C’est ainsi qu’on y retrouve un grand nombre de piéces qui figurent déja dans
le « sacramentaire léonien de Vérone », bien antérieur a3 Grégoire, et aussi certains
éléments d’un autre livre ancien, ébauche de sacramentaire de forme nettement
archaique, dont M. Chavasse a naguére démontré I'existence!0.

Parmi ces éléments anciens, on retrouve aussi des piéces provenant trés
certainement de Grégoire. C’est ce qu’a fait voir, en 1937, Dom Capelle dans un
article qu’il concluait en déclarant : « Il faut souhaiter que se poursuivent les études
critiques sur le texte du sacramentaire grégorien. Ce n’est qu’au terme d’une induc-
tion plus compléte qu’on saura dans quelle mesure le manuscrit du pape Hadrien
représente le sacramentaire a sancto Gregorio papu romano editumil. Cétait 1a
sagesse méme.

Dom Henry Ashworth entendit I'invitation et se langa dans cette étude. Il s’en
est expliqué dans deux importants articles parus en 1959 et 196012 Par une lecture
assidue des oeuvres certaines de saint Grégoire d’une part, des piéces du sacramen-
taire de 'autre, il s’attacha a rechercher les concordances.

Au terme de son enquéte apparaissaient 84 oraisons ol il remarquait une
correspondance d’expressions avec les écrits littéraires de Grégoire, et que pour cela
il tenait pour proprement grégoriennes. A son travail, il parait utile d’ajouter quel-
ques remarques :

1) D’abord, on peut s’interroger sur la méthode suivie dans cette recherche et
penser qu’une technique moins empirique aurait été nécessaire pour aboutir A un
résultat assuré.

2) Sans doute ces rapprochements font ressortir la patemité de Grégoire pour un
bon nombre d’oraisons, mais pour des cas nombreux aussi, on peut se demander
si la proximité est telle qu’elle suffise a certifier I'existence de cette paternité. Op
peut aussi se demander si parfois la priorité n’appartiendrait pas a 1’oraison lituy-
gique qui, plus ancienne que Grégoire, aurait suggéré quelque membre de phrase 3
son texte littéraire.

3) Dans trois ou quatre cas, I'oraison en question figure déja dans le sacramen.
taire Iéonien, dont le texte est bien antérieur a Grégoire : elle ne saurait donc §tre
attribuée a celui<i. Il est vrai qu'elle présente ici quelque variante et que c’est



GREGOIRE ET LE SACRAMENTAIRE GREGORIEN 641

précisément sur la variante que porte le rapprochement de Dom Ashworth ; on
aurait donc 1a un ajustement fait par Grégoire d’une oraison plus ancienne.

4) On peut encore noter que, parmi ces oraisons Ashworth, figure celle de la messe
de sainte Agathe, en 'honneur de qui une église fut consacrée par saint Grégoire,
et aussi trois des formules de la procession de la litanie majeure, organisée égale-
ment par lui.

5) Dans deux cas précis (messe de saint Grégoire, reprise pour saint Léon ; messe
de Sainte-Marie-aux-Martyrs, église qui fut dédiée en 609), I’oraison n’a pu sortir
de la main de Grégoire, puisqu’elle lui est postérieure ; cependant, il se peut qu’il
s’agisse de piéces écrites par lui pour d’autres circonstances, qu’on aurait ajustées
par la suite.

6) 1l faut enfin remarquer que cette série de 84 piéces comporte surtout des orai-
sons proprement dites (collectes) ; il y en a 73, donc 87 % de I’ensemble. Ce fait
semble montrer que les matériaux grégoriens utilisés par le compilateur n’étaient
pas des messes complétes, mais des oraisons notées chacune pour son compte et
réunies dans une collection connue pour étre du pape Grégoire.

Tout cela conduit & ne pas admettre ni rejeter sans examen la série « grégo-
renne » établie par Dom Ashworth, et & souhaiter qu’une étude de critique interne
trés poussée vienne apporter une plus grande sécurité 2 son sujet. Actuellement,
c’est donc seulement sous bénéfice d’inventaire qu’on peut accepter la liste, tout
en retenant qu’elle parait bien contenir une réelle proportion de piéces authenti-
quement grégoriennes. Et c’est assez pour permettre de formuler ’hypothése qu’en
recueillant ces piéces, on avait pu constituer une série d’Oruisons du pupe Grégoire,
laquelle, entrant dans la compilation du sacramentaire, y aurait apporté une attri-
bution imprécise & saint Grégoire. Ainsi se serait fondée la tradition de I'origine
grégorienne du texte.

De méme, il ne serait pas impossible que Grégoire ait eu & sa disposition
quelque recueil d’oraisons, une sorte de florilége, dont il aurait pu avoir composé
certains éléments; plus tard, ce recueil du pape Grégoire aurait donné naissance
a la tradition en entrant dans la composition du sacramentaire.

Mais par 1a se trouve introduit un probléme plus délicat, le probléme méme
du sacramentaire grégorien. Quel était le sens de ce livre, pourquoi fut-il rédigé ?

En lui, nous possédons un recueil ol sont classés méthodiquement des formu-
laires répondant 4 toutes les célébrations stationnales de I'année liturgique, avec
bon nombre de formules de rechange. De plus, on constate que ce livre est conservé
avec respect au Latran, et que, jusqu’au pontificat de Grégoire II (715-731), des
additions successives lui ont été apportées pour le tenir & jour. Est-ce suffisant pour
en conclure que, dés le VII® siécle, avait €té établie une liturgie papale écrite d’avan-
ce, pour toutes les occasions ol le Seigneur apostolique avait & présider la messe ?
Nous P’avons tous pensé plus ou moins, mais il semble que ce soit avec trop de
légéreté, car de solides arguments s’y opposent.

21



642 GREGOIRE ET LA LITURGIE

C’est d’abord la trés grande diversité de la pratique liturgique romaine, telle
que la manifeste la variété des textes conservés: comment aurait-on pu, dans ce
contexte, limiter la liberté du pape, auquel appartient le rdle éminent de présider
la priére de la communauté ? Il y a aussi, on I'a vu, la qualité assez inférieure de la
compilation. Par ailleurs, 'Ordo Romanus I décrit avec précision le matériel litur-
gique que, vers le début du VIII® siécle, le cortége papal emportait avec lui a chaque
basilique stationnale et sur lequel on veillait avec grand soin ; il y est question du
livre des épitres et de celui des évangiles, nullement d’un sacramentaire!3. D’autre
part, on a remarqué que plus d’une piéce du sacramentaire ne serait pas a sa place
dans la bouche du pape : priére pour le pape au canon de la messe et a I'office du
vendredi saint ; oraisons pour son ordination et pour ses funérailles...14,

Une solution du probléme semble apportée par 'Ordo Romanus 115, corro-
boré par le petit ordo missee qui figure en téte du sacramentaire depuis la fin du
VII¢ siécle. Ces deux textes signalent comme une chose normale que, pour la célé-
bration des stations, le pape puisse étre remplacé par un évéque ou méme un simple
prétre. On comprendrait trés bien que ces substituts occasionnels aient pu avoir
besoin de quelque indication documentaire pour accomplir correctement cette
fonction, plus ou moins impromptue. Dés lors, il serait tout 4 fait possible que les
clercs du Latran aient confectioné une sorte de vade-mecum destiné & leur offrir,
jour aprés jour, le matériel souhaité. Tel serait notre sacramentaire : non pas un livre
liturgique au sens ol nous entendons cette expression, mais un recueil commode
pour qui en aurait besoin; non pas un texte destiné au pape, mais un livre de libre
suppléance pour les évéques ou prétres appelés & le remplacer. Comprenant, comme
on I'a vu, un certain nombre de piéces composées jadis par Grégoire lui-méme, le
livre tout entier finit par passer sous son nom et fut expédié en pays franc comme
son oeuvre. La, il apparaitra paré du prestige de Rome et, appuyé par I’autorité
de Charlemagne, il se fera le point de départ de la liturgie officielle occidentale,
celle qui s’est maintenue jusqu’a nos jours.

Quel que soit le jugement définitif que ’on portera sur ce livre et son origine,
il restera bien difficile d’en rendre responsable saint Grégoire, sinon dans une mesu-
re trés restreinte et indirecte. Ce n’est certainement pas dans cette direction qu'il
faut chercher le véritable role liturgique de Grégoire. C'est a cette conclusion
négative que nous devons nous arréter.

NOTES

1. La simple honnéteté non moins que la gratitude me font un devoir de signaler que cette
communication doit ce qu’elle peut contenir de bon aux orientations et critiques de M. le
Professeur Chavasse, mais aussi que les études qu’il accomplit actuellement vont bien au-dela
du présent texte et y apporteront certainement de sérieux correctifs.

2. La plus ancienne est celle de Pamélius, Liturgica Ecclesiae latinae, I, Cologne, 1571, p. 177-
550. — La plus récente, J. Deshusses, Le Sacramentaire grégorien (Spicilegium Friburgense,
n° 16), Fribourg, 1971, permet de distinguer les différentes classes de manuscrits.




GREGOIRE ET LE SACRAMENTAIRE GREGORIEN 643

3. Il existe d’indéniables rapports entre les plus anciens sacramentaires de Saint-Martin de
Tours (Tours, Bibl. mun. 164, avec Paris, B.N. lat 9430), de Salzbourg (cf. Gamber-Rehle, dans
Sacris Erudiri, t. XXIII, 1978-1979, p. 318-343; et Venise, Biblioteca Marciana, ms 2235), et la
préface Hucusque au Supplément d’Aniane. Ils ne peuvent guere s’expliquer que par les étroits
liens d’amitié qui rapprochaient Alcuin de Tours, Benoit d’Aniane et Arnon de Salzbourg.

4. Ce manuscrit est daté par B. Bischoff de 825 environ. Outre le texte romain de la fin du
VIIi€ siécle, il contient un important supplément qui permet de le rattacher a Salzbourg et de
le rapprocher des autres textes salzbourgeois indiqués a la note 3.

5. Ce manuscrit reste assez énigmatique. Si I’écriture le place dans ’ambiance de la cour
impériale de Lothaire I®f, les suppléments ajoutés au texte du sacramentaire semblent désigner
plutdt I'Italie du nord pour leur lieu d’origine.

6. MGH, Epist., 1V, p. 626.
7. L. Duchesne, Origines du culte chrétien, Paris, 1889, 19255, p. 125-132.
8. Le Sacramentaire gélasien, Paris-Tournai, 1958, p. 682-683.

9. Les manuscrits conservés ne remontent pas au-dela de la premiére moitié du IX® siécle. Iis
font pourtant connaftre avec certitude le texte de I'Hadrianum (seconde moitié du VIII€ siécle);
quant au texte donné par le ms. Padoue D 47 (milieu du IX€ siécle), il se trouve confirmé dans
une large mesure par le texte du Gélasien du VIII® siécle qui I’a utilisé ; mais une confirmation
plus ancienne de I'un comme de l'autre texte est fournie par le palimpseste fragmentaire 271
du Mont-Cassin. Celui-ci, de I'an 700 environ, ou méme un peu plus ancien, se situe, quant
au texte, entre 1'Hadrianum et le Paduense ; or, pour les points concernés, il est absolument
conforme a tous deux.

10. Le Sacramentaire gélasien, Paris-Tournai, 1958, p. 605-678.

11. B. Capelle, La main de saint Grégoire dans le Sacramentaire grégorien, dans RBen, 49,
1947, p. 13-27.

12. H. Ashworth, The liturgical prayers of St Gregory the Great, dans Traditio, 15, 1959,
p. 107-161. — Id., Further parallels to the Hadrianum from St Gregory the Great's commentary
on the first Book of Kings, dans Traditio, 16, 1960, p. 364-373.

13. M. Andrieu, Les Ordines Romani du haut Moyen Age, t. 1, Louvain, 1948, p. 73, 77.

14. Ch. Coebergh, Notes sur le sacramentaire d’Hadrien, dans F.L.Cross, StPatr, V, Berlin,
1962, p. 17 sqq.

15. M. Andrieu, L c., p. 109-110.

DISCUSSION

A propos du sacramentaire grégorien de Padoue, F.V.Mares rappelle que
celui-ci est la base du plus ancien ms. en langue slave, écrit au IX€ siécle en Grande
Moravie (et conservé aujourd’hui 4 Kiev): ce ms. slave est un libellus contenant les
oraisons de la messe de saint Clément (23 novembre) et les orationes quotidianae
(cf. KI. Gamber, Codices Liturgici Latini Antiquiores, 2¢ éd., 11, Fribourg/Suisse,
1968, n® 895-898).

P.-M. Gy souhaite que D. Norberg, dont la communication jette une lumiére
nouvelle sur la pratique du cursus par G., réexamine de ce point de vue les études
de Capelle et d’Ashworth sur la main de G. dans le sacramentaire grégorien. Par
ailleurs, il souligne l'importance de 'innovation spirituelle qui apparait dans les
oraisons grégoriennes pour la vigile pascale : leur teneur est intérieure et morale,

A




644 GREGOIRE ET LA LITURGIE

alors que les oraisons gélasiennes qu’elles remplagent avaient pour objet ’histoire du
salut (A. Lang a donné, en plusieurs articles de la revue Sacris Erudiri (années
1958, 1962, 1967), des raisons séricuses d’attribuer ces derniéres a saint Léon).
Le monde dans lequel vit G. est déja nouveau et, si ’on peut se permettre un tel
raccourci, centré sur la vie monastique plus directement que sur le baptéme.



